mercoledi 16 settembre 2020 | Assemblea per il clero e i religiosi

LA FRAGILITA’ CREATIVA: COME VIVERLA NELLE RELAZIONI

Prof. don Stefano Guarinelli

Veniamo da tempi difficili, non faro I'ennesima riflessione sulla pandemia, perché ne abbiamo sentite gia
abbastanza. Siamo ancora un po' «a mollo», pero, visto che il tema che mi & stato chiesto & questo della
fragilita nelle relazioni, vorrei iniziare da una constatazione che ho fatto con alcuni confratelli e consorelle
impegnati nella pastorale. Ritengo che sia purtroppo una nota comune, e cioe: abbiamo notato in questi mesi
di pandemia, nelle nostre famiglie, perfino nel nostro presbiterio, nelle nostre case religiose, come una
enfatizzazione dei problemi, una enfatizzazione dei sintomi, famiglie che hanno vissuto problemi di ansia,
problemi di depressione anche nel clero. Alcuni preti, nostri confratelli, hanno fatto molta fatica, piu del
solito. Badate: non necessariamente perché avessero contratto la malattia, ma a motivo delle sollecitazioni
emotive per tutto quello che ci e capitato. Immaginate anche il solo fatto di essere rinchiusi in casa per un
periodo prolungato e cio che pud avere fatto all'interno di alcune situazioni familiari, per esempio.

Noi abbiamo dovuto evitare, ovviamente, di fare i colloqui in forma presenziale, ma vi assicuro che le
chiamate di persone che cercavano anche soltanto un confronto con Zoom o con Skype o quant'altro, erano
veramente parecchie.

Immaginate questa maglietta, questo tessuto. Il tessuto e fatto da una trama; tutti i tessuti sono fatti da
una trama. La trama, alla vostra distanza, ma in fondo anche alla mia, non si vede. Se pero io prendo un
tessuto e lo tiro, lo «stresso», la trama diventa molto piu visibile. La trama preesisteva anche alla situazione
di stress, ma a motivo del fatto che io ora la sto tirando, la vedo meglio. Perché questo? La pandemia, come
tutte le situazioni-limite, purtroppo o per fortuna — perché forse questo puo essere un kairos, come molte
situazioni di crisi — stressando alcune dinamiche familiari, comunitarie, pastorali, ha mostrato quello che
preesisteva. Abbiamo semplicemente fatto vedere come siamo fatti anche quando non siamo in condizioni
di stress. Allora noi tutti ci auguriamo che questa situazione davvero possa finire, anche se dire «presto»
adesso non si puo forse pil, perché «presto» &€ da un po' che lo diciamo, e presto, presto non &, ma comunque
ci auguriamo che finisca. Ma Dio non voglia che questa sia soltanto una parentesi da cui non ricaviamo nulla.
Dio voglia che possiamo almeno imparare qualcosa anche come Chiesa su come siamo fatti anche quando
stressati non siamo. Non succeda che a parentesi chiusa, «fernésce ‘a cummedia», come dicono a Napoli, e
qui si torna come prima.

Sono emerse, stressando il tessuto, le fragilita, la trama. Quando parliamo di fragilita & molto importante,
pero, capire che cosa abbiamo nella testa quando evochiamo questo termine. Ciascuno di noi su tutte le cose
della vita, anche della fede, ha la propria forma mentis, vero? Noi possiamo leggere tonnellate di testi anche
di teologia, sull'identita di Dio, la Trinita e queste cose qua. Ma la forma mentis conta molto di piu: cioé il
modo in cui noi praticamente ci rappresentiamo la realta, nei fatti, conta molto di piu di come poi
concettualmente questa ci viene detta. Per cui ci possono dire che «Dio & tre persone», pero, poi, magari, io
prego Santa Rita perché mia nonna mi ha insegnato che questo era importante e funziona. E allora la mia
forma mentis nella mia orazione magari conta di piu di tutte le letture teologiche che posso avere fatto.

La forma mentis agisce sempre. In questo caso la parola fragilita in ciascuno di noi sicuramente evoca
qualcosa di diverso. Allora & importante stanare il modo in cui io quella fragilita me la rappresento perché a
partire da qui, poi, possono scaturire tutta una serie di reazioni e di comportamenti che possono essere
diversi da persona a persona.

Due esempi molto semplici: primo, la fragilita e il vaso rotto. Questo vaso é rotto, fragile. Amici, amiche,
fratelli, sorelle, attenzione, stiamo attenti a non fare sempre questo cortocircuito: che fragilita



necessariamente equivalga al vaso rotto perché questo potrebbe far pensare a una sorta di «difetto di
fabbrica» che ci portiamo dentro. A questo punto, quando andremo «di la» chiederemo il diritto di recesso.
Ci hanno fatto male: siamo fragili perché siamo fatti male. No. Amici, no. No, questo concetto di fragilita, non
corrisponde all'idea che noi, come persone umane, siamo a immagine e somiglianza di Dio.

Forse c'e una seconda forma mentis piu evangelica, pil rispettosa della Rivelazione cristiana di Dio, che
potremmo pian piano interiorizzare, che potremmo «mentalizzare»: la fragilita del cristallo. Un cristallo &
fragile, ma la fragilita del cristallo non e il suo difetto, & la sua natura. Non solo, ma la fragilita del cristallo ha
a che fare con la sua bellezza.

«Questo & un cristallo..., peccato. Poteva andarci meglio se era granito». No! E che se & cristallo ed & un
bicchiere, ci versi lo champagne e non fai invece gli esperimenti di fisica o di chimica. Se vuoi fare
I’esperimento di fisica o di chimica, prendi un altro materiale. Ma dare a una persona lo champagne con il
bicchiere di granito...! Ci vuole il cristallo. Uno dice: «ma é fragile!». Si, ma & bello. Infatti grazie alla fragilita,
se lo «pellizcas» come dicono gli spagnoli, lo pizzichi, suona. Allora amici: e se questi fossimo noi? E se la
nostra fragilita in realta fosse questa? Sostituiamo I'immagine del vaso rotto con il vaso di creta, appunto che
ha un uso diverso. Non ¢ la creta la sua imperfezione, & la sua natura.

lo preferisco usare un'immagine che ovviamente nel Vangelo non c'e perché non l'avevano ancora
inventata, che & I'immagine della matrioska. La matrioska, come voi sapete, € una bambola di legno dipinto,
dell'artigianato russo. E fatta da tante bamboline che sono tutte un po' uguali eppure diverse, I'una incastrata
nell'altra. Avete presente? Si apre e si toglie, ce n'e un'altra; si apre e si toglie, ce n’é un'altra... Perché questa
immagine puo essere segno della nostra fragilita? Nel senso del cristallo: perché ci suggerisce che la nostra
personalita, cid che siamo, in realta e fatto di tante personalita, I'una incastrata dentro |'altra. Noi, adesso,
qui, oggi, esprimiamo probabilmente quella pil esterna, quella che si vede. Quando compriamo la matrioska,
ne vediamo una sola, per tirare fuori le altre bisogna aprire, svitare oppure rompere. Ecco, immaginate che
esistono molteplici situazioni nella vita in cui non € la bambola pil grossa, quella che c'é fuori, quella che
vediamo, con cui interagiamo anche con noi stessi, ma bambole piu interne che appartengono a stagioni
diverse della nostra vita.

Noi siamo I'adulto che siamo; poi quello un po' pitl giovane; poi quello ancora piu piccolo; poi, poi, poi,
poi, poi, poi, fino arrivare alla bambolina pil piccola che e appunto — come certi testi di psicologia un po' alla
moda suggeriscono — «il bambino che siamo stati». Tutto questo coesiste sempre, ma non si vede sempre. In
alcune circostanze siamo l'adulto che siamo; in altre circostanze, siamo anche un po' meno adulti. A mio
parere, in situazioni come questa che stiamo vivendo, di pandemia (non possiamo lavorare, non possiamo
uscire di casa, siamo nella vita comune, siamo costretti a coabitare con qualche confratello, con qualche
consorella che ci sta un po' sulle scatole), non viene fuori la bambola grande, viene fuori quella un po'
adolescente. Siamo fragili? No. Siamo fatti cosi.

Amici e amiche: smettiamola di dire che ciascuno ha il suo carattere. Perché non ne abbiamo uno solo!
Magari ne avessimo uno solo! Noi abbiamo molti caratteri. Ciascuno, ciascuna di noi ha pit personalita.

Lavorando nella formazione dei preti questo & piu che evidente. Quando qualche nostro sacerdote, magari
ordinato da poco, passata l'estate gia ha combinato qualcosa di creativo — lascio alla vostra inventiva
immaginare di cosa puo trattarsi —, nove volte su dieci si telefona al rettore del seminario e gli si domanda:
«Ma questo giovane che cosa aveva nella sua maturita che non avete visto?». Beh... nella sua maturita..., ne
avesse avuta una! Quello che si vedeva era... quello! Il problema & che non ne aveva una sola! Avesse avuto
una personalita...! E che ne aveva tante! Non parliamo di Dottor Jekyll-Mr. Hyde. Parliamo di personalita nel
modo della bambolina russa, incastrate le une nelle altre. E bisognerebbe, se possibile, sapere «tutte» come
siano fatte, che ciascuno con se stesso, riconoscesse che non sono solo I'adulto, che si presenta nei contesti
pubblici, sono anche tutte quelle altre.



Cari amici, care amiche, noi consacrati, religiosi, religiose in questo facciamo piu fatica dei nostri amici
sposati. Dovremmo almeno saperlo, cioe facciamo pil fatica a vivere normalmente esperienze nelle quali
normalmente tutte le nostre personalita vengono fuori. Normalmente facciamo pil fatica, ve lo dico con un
esempio. Immaginate che io sia un avvocato. Sono docente universitario e mi chiamo Rossi. Sono I'avvocato
Rossi, professor Rossi, docente di Diritto Penale all'Universita La Sapienza. Professor Rossi. Per0 come
avvocato ho anche uno studio legale, sono Dottor Rossi, avvocato Rossi. Pero mi chiamo Filippo e i colleghi
dello studio legale e qualche docente dell'universita, mi chiama Filippo. Perd sono sposato. Sono sposato e
mia moglie mi chiama Pucci. Pero, attenzione qui andiamo sul torbido: ho anche un'amante. E I'amante non
sa che mi chiamo Filippo, mi chiama Carlo. Poi ho dei figli e i figli mi chiamano papa. E poi ho un cane che
abbaia quando mi vede.

Ora applichiamo questo alla nostra vita sacerdotale. lo sono Monsignor Rossi. Monsignor Rossi e sono
docente di Diritto Canonico alla Pontificia Universita Lateranense. Monsignor Rossi. Gli studenti mi chiamano
Monsignor Rossi e qualche studente un po' laicista mi chiama professor Rossi. | miei colleghi mi chiamano
con un pizzico di confidenza, don Filippo. Da i in avanti e finita perché se una donna della facolta mi chiama
Pucci, amici, abbiamo un problema. Se & il vescovo a chiamarmi Pucci... ce I'abbiamo in due il problemal!
Peggio &, poi, se io chiamo Pucci anche lui, ok? E se una ragazza della parrocchia mi chiama Giulio perché non
sa che mi chiamo Monsignor Rossi peggio. E se un bambino mi chiama papa, auguri, vero? Il cane continua
ad abbaiare anche coi preti, per cui, quello poverino ¢, fra tutti, veramente il pilt «<democratico».

Qual e il problema? Che dal punto di vista di cio che io sono e di tutte queste mie personalita, io, come
religioso, consacrato, sacerdote, faccio «giocare» sempre quelle adulte. Quelle dove posso essere Pucci sono
un po' vietate. Vietate perché non fa parte del nostro stile.

Perché questo e un problema? Perché rischio di «consacrare» sempre la parte adulta, le bamboline visibili
e la parte infantile, non farla giocare mai, mai!

Amici, noi abitualmente non abbiamo figli, non dovremmo. Attualmente secondo la normativa, mi risulta
che non dovremmo. Pero il problema degli abusi sui minori, a parte tutte le conseguenze disastrose che ha
procurato — e non sto qui, ci tornero un pochino dopo — una delle peggiori, secondo me, e che ha reso fonte
di sospetto ogni nostro rapporto con i bambini e questa & una catastrofe. Noi siamo, come italiani (immagino
la maggior parte, non tutti, siamo italiani qui), culturalmente molto «fisici», almeno in tempi di pre-pandemia.
Il fatto che culturalmente, oggi — e vi lascio immaginare cosa significhi questo in alcuni paesi del mondo come
gli Stati Uniti, I'lrlanda... —, che sia guardato con occhio di sospetto, al punto che diventa oggetto di vigilanza,
il fatto che tu possa avere una relazione semplice con un bambino, prendere in braccio un bambino, che
guesto venga guardato cosi & un disastro, non soltanto per quello che esprime ma anche per le ricadute che
ha su di noi. Perché ci viene impedita la possibilita di entrare a contatto, di prendere contatto, di conoscere
quella dimensione infantile, che ci appartiene e che € importante che ci sia. Se il professor Rossi, docente a
La Sapienza, ha un bambino, tornando a casa alla sera, non gli parla di diritto penale, si mette a quattro zampe
sul tappeto e gioca con lui a fare I'indiano Sioux. E questo non fa soltanto bene a suo figlio, fa bene anche a
lui. Se il figlio ha tre anni, eh! Se il figlio ne ha venticinque hanno un problema tutti e due. E se ritorna
all’'universita e va ancora a quattro zampe ha un bel problema!

Questa dimensione, dunque infantile, € una dimensione che ha un grande tenore emotivo, affettivo. E per
dimostrarvi che tutte queste cose che stiamo dicendo non appartengono alla sola psicologia, che non
I'abbiamo inventata ora, vi leggero, provando a interpretarlo in questa chiave, un testo arcinoto che ¢ il
capitolo 9 del Vangelo di Marco, i versetti 33-37. A mio parere € un piccolo capolavoro nel quale i discepoli —
e non ¢ la prima volta — fanno una pessima figura. Lo leggo brevemente e velocemente (mi perdonerete), ma
il tempo sta correndo:

«Giunsero intanto a Cafarnao e quando fu in casa chiese loro: "Di cosa stavate discutendo lungo la via?".

Ed essi tacevano. Per la via Infatti avevano discusso tra loro chi fosse il pit grande. Allora sedutosi chiamo i
3



12 e disse loro: "Se uno vuole essere il primo sia I'ultimo di tutti e il servo di tutti e preso un bambino (preso
un bambino), lo pose in mezzo a loro e abbracciandolo disse loro: "Chi accoglie uno di questi bambini nel mio
nome accoglie me e chi accoglie me, non accoglie me ma colui che mi ha mandato"».

Questo testo si legge anche nella liturgia. Ma noi sappiamo che i versetti precedenti (30-32) dicono cosi:
«Partiti di la, attraversavano la Galilea, ma egli non voleva che alcuno lo sapesse. Infatti istruiva i suoi
discepoli e diceva loro: "Il figlio dell'vomo sta per essere consegnato nelle mani degli uomini e lo uccideranno;
una volta ucciso dopo tre giorni risuscitera." Essi pero non comprendevano queste parole e avevano timore di
chiedergli spiegazioni».

Allora, don Marco, perdonami: adesso tu vieni qui al microfono... Supponiamo che don Marco, ora, al
microfono vi dica cosi: «Cari confratelli presbiteri, care sorelle, cari fratelli religiosi, devo dirvi una cosa: sto
per essere ucciso». Oppure: «Ho una malattia incurabile». Qui si scatena un borbottio. E tutti a dire: «Oh
mamma! E adesso chi ci mettono come vescovo?». Capite? L'empatia presbiterale e la forza della
compassione dei preti! E ancora: <O mamma! Chi sara il successore? Sara il vicario generale? Sara il
responsabile del clero? Sara il parroco di ...? Forse uno venuto da fuori! Magari ci mandano uno straniero...,
un norvegese!». Che cosa pensereste se lui dovesse dire: «<Amici ho una malattia terminale!»? «O mammal!
E adesso? Siamo senza vescovo!». O no, anzi peggio: «Chi lo fara? Uno di noi?». Amici e amiche, qui Gesu sta
dicendo ai suoi discepoli che stanno per ucciderlo, e questi sono li a discutere: chi prendera il suo posto? Chi
sara il «<superiore»? Complimenti! E non e la prima volta!

Pero, amici, facciamo un passo avanti. Noi potremmo dire: pero che gente! Che vergogna... anche loro!
Poi ci consoliamo: perché pensiamo che in duemila anni non & cambiato niente, ma... facciamo un passo
avanti. Rimaniamo su questo versetto: «Essi, non comprendevano queste parole e avevano timore».
Domanda: ma erano cattivi o in quel momento hanno semplicemente provato — diremmo noi — insicurezza,
sgomento. Che & come dire: «Qui viene gilu tutto!». Quando viene giu tutto, noi, gli esseri umani abbiamo
bisogno di rassicurarci, rafforzando tutte le procedure di controllo.

Don Marco ha un problema...: I'identita della chiesa mantovana rischia di andare a pezzi. Cosi noi non
pensiamo a lui; pensiamo a come tutto questo deve stare in piedi. Questo € un pathos, qualcosa che
appartiene al mondo del «sentire». Non & che moralmente lo sottoscriveremmo. Perd € cosi. Quindi & una
figuraccia dei discepoli o il risultato di una loro insicurezza?

Vedete cari amici... di questo non vorrei parlare troppo perché & un tema gia sufficientemente trattato,
perd qualcosa vorrei dire: parliamo di abuso. Il papa Francesco insiste molto sulla relazione che sembra
esserci tra ogni abuso (abuso spirituale, abuso sessuale, abuso di potere) e il potere. |l problema del potere,
il clericalismo. Il problema della parola «potere» per spiegare I'abuso &, secondo me, ancora una volta al
livello della forma mentis. La parola potere, infatti, evoca qualcosa che sembra avere a che fare con la forza.
«Sembrax...: quindi chi ha potere, ha forza. Secondo me, questo ¢ sbagliato. Teniamo pure la parola potere;
io, pero, cambierei forma mentis. |l potere di chi abusa e potere, ma & simile al potere del bullo. Ritengo che
I'analogia piu forte per comprendere, per interpretare il fenomeno dell'abuso — anche dell'abuso sessuale;
anche nel clero — non stia nella sessualita, ma sia il bullismo.

Il bullismo, per chi ha a che fare con adolescenti, come sapete, € un atto di sopruso compiuto soprattutto
da un giovane, che molto spesso si avvale della complicita di un gruppo, per vessare una persona vulnerabile.
Il bullo dal punto di vista psicologico & un impotente. Il bullo &€ un impotente perché se non fosse impotente,
non sentirebbe il bisogno di agire il suo sopruso. Sceglie come vittima una persona pil vulnerabile, questo si,
perd molto spesso cercando la complicita del gruppo, perché da solo non potrebbe farlo.

Il bullo &€ un impotente. L'impotenza e una delle molte forme dell’insicurezza. | discepoli, forse — non so
se forzo la mano all'interpretazione di questo testo di Marco —, agiscono cosi non per smania di potere,
perché sono interessati alla carriera, ma perché hanno paura, sono degli impotenti in quella circostanza. E

allora rafforzano i meccanismi di controllo: il potere & controllo. In ogni caso, tutto questo, effettivamente,
4



come ogni pathos, come ogni dimensione affettiva della nostra personalita, come ogni bambolina russa,
piccola, che si risveglia, deforma la realta. Il pathos ha sempre un pizzico di potere deformante. Qual & la
deformazione? Quando i discepoli risolvono la loro insicurezza cercando il potere, non vedono pil Gesu, non
vedono pil la sequela. Scambiano la sequela per una forma di carriera. L'abbiamo gia sentita ‘sta roba, eh?

Qualcosa di rassicurante... Ma non sara, amici, che nella pandemia e successo qualcosa del genere? Ci
hanno tolto le messe! Guardate che non ce I'ho con il sacramento. Non mi permetterei mai, sono prete come
voi, come molti di voi; ma quello ci da identita, ci da sicurezza, ci fa capire chi siamo. Ce le tolgono? Si, noi
continuiamo a dire che e per il sacramento. Non dico che non sia vero. Ma non sara anche che ci portano via
la nostra capacita di essere ci0 che siamo e ci fanno sentire semplicemente nulla? Non si sta bene cosi! Nel
caso dell’abuso, noi spesso ci concentriamo sul torbido e ci colpisce, se € abuso sessuale, la dimensione
sessuale. Ma non mi stanchero mai di dire che il problema dell’abuso, secondo me, il nucleo problematico
dell’abuso & l'invisibilita dell’altro. Tu non vedi piu il bambino di cui abusi! Non importa «cosa fai con lui». Il
problema dell’abusatore e che non vede pil la vittima; non la vede pil come persona! Perché se io avessi
anche le perversioni peggiori, ma avessi la consapevolezza che ho davanti a me un bambino, un adolescente,
io me le tengo! Se a un certo punto le agisco, & perché io quel bambino non lo vedo piu. Non € pili un bambino.
E un oggetto, una cosa. Questa & la deformazione. L’abuso non fa vedere, come il potere, le cose come sono,
non fa vedere la realta.

Pero Gesu non dice che non dovete essere insicuri. Dice qual € la risposta a quella insicurezza.

La risposta che abbiamo provato a dare durante la pandemia, forse I'abbiamo ancora cercata, tentando
di capire chi eravamo. A me sembra che I'icona — I'abbiamo in mente in tanti — di questi tempi, & quella di
Papa Francesco che il 27 marzo 2020 celebra la messa in Piazza S. Pietro, da solo. E come dire: «Bene. Questo
e il tempo. Becchiamoci tutta la nostra insicurezza e facciamo quello che sappiamo, cosi, e non cerchiamo
altro». Questa, amici non deve essere una parentesi, deve farci pensare. Forse arrivano tempi cosi in cui
dobbiamo accettare di rimanere nella nostra impotenza. Rinunciare alle nostre prerogative.

Tutto cio che effettivamente si muove nelle nostre bamboline piu piccole, che sono la parte piu infantile
della nostra personalita — badate insisto — non & un tema meramente psicologico. San Paolo, nel capitolo 7
della Lettera ai Romani (testo arcinoto), dice: «/lo non riesco a capire neppure cio che faccio. Infatti non quello
che voglio io faccio ma quello che detesto». Ci sono dei momenti in cui arriviamo a riconoscere che questo
pathos, queste dimensioni infantili premono cosi tanto... e ci fanno fare delle cose che non sottoscriveremmo.
E invece...

Una volta stando a Roma, a un buffet per la prima colazione, eravamo in fila ed era rimasta una sola
brioche. lo ero il sesto o settimo, per cui vedevo gia la brioche allontanarsi. Penso che fosse come quella che
mi ha fatto assaggiare don Gianni stamattina che era al cioccolato, perché io da tempo — chiedo scusa per il
«magistero», ma a questo punto capite perché don Marco e vescovo e io no — sono convinto che il cioccolato
sia una prova dell’esistenza di Dio. Provate a smentirmi! Non ci riuscirete! Per cui: vedere la brioche al
cioccolato che sfumava era come ad un vescovo portare via lo zucchetto. Insomma una cosa del genere.

Colpo di scena: davanti avevo cinque o sei seminaristi; poi c’ero io; il settimo, pilt o meno. Arriva un
monsignore con tanto di fascia, con le mani nella fascia perché quelle pare che siano di rito, ha saltato la fila,
si & fiondato sulla brioche, ha guardato verso di noi con un sorriso che I'avrei strozzato o colpito con la spada
laser, e poi se ne e andato. Questo & pathos perché sono sicuro che lui durante le omelie non dira «Nella vita
I'importante & essere furbil». Questo & pathos. Un esempio idiota, eppure va cosi: il male che io detesto,
quello io faccio.

Prendiamo brevemente Matteo il capitolo 13,24-30, avete in mente? Il grano e la zizzania.

«"Vuoi dunque che andiamo a raccoglierla?" dicono i servi, e I'uomo risponde "No perché non succeda che
cogliendo la zizzania con essa sradichiate anche il grano. Lasciate che I’'uno e I'altro crescano insieme fino alla



mietitura e al momento della mietitura dird ai mietitori: Cogliete prima la zizzania e legatela in fastelli per
bruciarla, il grano invece riponetelo invece nel mio granaio"».

Proviamo a non applicare questa parabola ai buoni e cattivi. Utilizziamola piuttosto come chiave per
leggere il capitolo 7 della Lettera ai Romani, come se, in un altro modo, stesse dicendo che in noi coesistono
grano e zizzania. Ecco, il Vangelo dice che devono stare insieme sino alla fine, che il buono e il cattivo devono
stare insieme dentro di noi, perché non succeda che togliendo I'uno, leviamo anche I'altro.

Questa cosa non e cosi scontata perché se la applichiamo al giorno del giudizio € come se dicesse «Diamo
tempo a ciascuno». Qui, pero, € qualcosa di intrapsichico: lascia che ci sia. Non sta dicendo che la zizzania &
buona; non sta dicendo che eventualmente questa dimensione del pathos, che queste bamboline — che ci
portano a fare cose infantili come fregarsi la brioche sorpassando la gente in fila — siano cose buone. Perché
culturalmente anche questo non € cosi scontato. In inglese dicono "If it feels good, it is good". Se una cosa la
senti buona, & buona. E falso! Non tutto cid che noi sentiamo per il fatto stesso che c’e, allora deve essere
eticamente buono.

Infatti il Vangelo non dice «Viva la zizzania!»; dice che estirpandola rischiamo di toccare anche il bene che
c’é in noi. Ma allora vuol dire che qui & da salvaguardare quell’intreccio. L’intreccio tra grano e zizzania ci
appartiene. Guai a respingerlo al mittente e, se ci pensate, in Marco 9, Geslu non dice ai suoi discepoli:
«Maledetti, non avete capito niente della sequela!». No! Dice: volete essere grandi? Questa & la risposta!
Questa e la vostra zizzania: questa € la risposta! Prendi un bambino e proteggilo! Badate che questa suona
come una profezia incredibile: Gesu ha detto di proteggere i bambini. Perché prendere un bambino
sollevarlo, metterlo in mezzo e un atto di forza. C’'e una forza che va nella linea della protezione. Importante
percio non & assecondare il pathos, i movimenti delle bamboline piu piccole, ma cominciare a riconoscere
che ci sono, e riconoscere che quell’intreccio va salvaguardato. Questo riconoscimento non & scontato.
Badate che quando le cose cominciamo a non vederle, ¢ |i che paradossalmente possono rafforzarsi.

Permettetemi, siamo in una chiesa molto seria, e con tanta gente, perod... mi faceva sorridere un po’,
qualche volta, andando un po’ in giro a fare formazione in tante parti del mondo, c’era un seminario dove
erano un po’ ossessionati dal fatto che alcuni seminaristi maschi avessero spesso un modo di fare un pochino
«femminile». Certo... se vai in una casa di formazione e trovi che i seminaristi passano il pomeriggio a fare
taglio, cucito, uncinetto, ricamo, saranno stereotipi che li riconducono al femminile, ma una domandina
comungue te la fai...! Allo stesso modo, se vai in una congregazione femminile e trovi le religiose che
sembrano dei pope con tanto di barba e berretto... dici «Qui c’e qualcosa che non sta funzionando!». Se di
gua, i seminaristi ancheggiano e di la le religiose si radono, probabilmente c’e qualcosa che non quadra. Va
bene, ma la cosa che mi ha fatto sorridere di piu non era soprattutto quella, ma la reazione di un educatore
a cui avevo chiesto cosa pensasse della cosa e lui, in un modo marcatamente effeminato, mi aveva risposto
che da loro quel problema non esisteva proprio. Ok! A volte il grado di inconsapevolezza che abbiamo delle
cose che noi stessi viviamo ¢ incredibile. Prendiamo il problema del narcisismo: «Guardi... io narcisista mai!
Pensi che al campionato mondiale degli umili sono arrivato primo. Capisce? Non c¢’é nessuno al mondo piu
umile!». Accidenti! «Narcisista io? E quando mai!».

Quindi cominciare a vedere le cose é importante e qui & in gioco la relazione perché, anche in questo caso,
a noi celibi e consacrati — e non vorrei fare propaganda, che alla fine quei seminaristi presenti, che magari
avevano voglia di farsi prete, dicano definitivamente «Me ne vado!»—, a noi che siamo un po’ single, a volte
manca il riscontro di una persona «altra» che ci dica: «Oh, socio: guarda che tu cosi non ci azzecchi! Datti una
regolatal». Non & che gli sposati su questo siano del tutto garantiti. Pero, se uno che e sposato si accorge che
sua moglie ha la barba... dopo un po’ glielo dice, no? «Guarda... io ti voglio bene come moglie, pero... ormai
hai un chilo di barba! Sara pure uno stereotipo, ma secondo me staresti meglio senza barba». La cosa,
ovviamente, vale anche al contrario: maschi celibi e maschi sposati talora accade che non brillino nella cura

di sé. Con una differenza, pero: che & piu probabile che allo sposato, la moglie certe cose gliele faccia notare.
6



La presenza di un altro in un rapporto di vicinanza, di intimita, non & una garanzia assoluta, pero, amici e
amiche, sicuramente qualche indicazione in piu ce la da. Certo: se le cose ce le diciamo; perché se le cose non
ce le diciamo, amici religiosi e amiche religiose, e magari in comunita tacciamo tutto, allora & la stessa cosa.

C’e un intreccio, c’e un riconoscimento e per riconoscere questo sarebbe importante avere anche altri
che ci aiutassero a dirlo. Mi fa molto piacere che la lettura che ha scelto il vescovo don Marco sia quella della
Seconda Corinti 12,7-9 perché I'avevo scelta anch’io. E vero: qui la fragilita, la spina in questo caso — come
don Marco ci ha richiamato a partire dalle diverse interpretazioni —, probabilmente, rimanderebbe a un
problema che Paolo aveva agli occhi. Notate che non c’é nessuna esaltazione masochistica della fragilita; non
c’é nessuna esaltazione masochistica della spina. Se fosse vero che si trattava di un problema alla vista, quello
rimaneva un problema. Pero — diceva don Marco e sottoscrivo in pieno —, quella € «conoscenza alta del
mistero di Cristo». Questa, secondo me, nelle relazioni € una chiave. Occorre trovare qualcuno che ci dica:
«0h, guarda che tu che ti presenti tanto adulto, magari hai anche due o tre bamboline piu piccole che tanto
adulte non sono! Magari sono pure simpatiche. Non far finta di essere quello che non sei, perché sei anche
quello». E poi aggiunga anche: «Non rinunciare a trovare subito risposte che sono scorciatoie per queste
bamboline piu piccole. Ti senti insicuro? Ti senti impotente? Anziché risolvere tutto cid in una ricerca
supplementare di potere, rendi quello uno strumento per una conoscenza alta del mistero di Cristo».

Questo e il passaggio piu difficile. Eppure, secondo me, questo € veramente fondamentale. Attualmente
anche rispetto al nostro celibato, alla nostra verginita consacrata, ci sono molte contestazioni, sfide,
provocazioni e, diciamolo chiaramente, non sempre, anche per colpa del celibato, della verginita consacrata,
non sempre, noi esprimiamo personalita sane. E vero che a volte la nostra verginita e il nostro celibato
diventano complici, maldestri, di forme di immaturita. Pero € vero che il celibato e la verginita sono fonte
anche diinsicurezza. Certo, perché umanamente avere dei figli & un esercizio sano di potere: «<Ho generato!».
Per una donna vale, per certi aspetti, ancora di pil che per un uomo: perché noi uomini non viviamo
un'esperienza paragonabile a quella della maternita, che ha delle ricadute fisiche e psichiche cosi importanti.

Generare e una potenza buona. Coinvolge il corpo, la parte fisica. Avere una donna che ti guarda e ti dice:
«Che bell'uomo che sei». Ce lo dice per I'omelia appena fatta? No: fisicamente...! Beh, amici sacerdoti, non
e che ci dispiace e non c'é un'eta in cui smettono di dircelo. Ci sara sempre qualche over-eightyfive che te lo
dice. Non facciamo finta che siamo totalmente indifferenti. Se ci dicessero: «No io vengo a sentire le sue
omelie, ma non la guardo nemmeno, perché lei ha una faccia che fa schifo!». Beh, non ci farebbe piacere! Sj,
certo, «l'importante & che passi la Parola»... beh insomma... Se ci dicono «Lei fa schifo, lei fa ribrezzo, pero
fa delle belle omelie», davvero resteremmo indifferenti?

C'é un modo invece di essere confermati in quello che siamo, amici, che ci fa bene perché siamo anche
una faccia, siamo anche un corpo. Una persona come noi, celibe, sola, anche per questo puo arrivare a
trascurarsi molto: senza corpo. Tanto a che serve? Servo inutile? Beh, insomma...! E allora questa insicurezza
puo essere compensata con ricerche di potere, carriera, visibilita o addirittura godendo a fare innamorare. A
fare innamorare..., ma coinvolgersi in un rapporto stabile & molto piu costoso. A quel punto si passa la vita a
fare innamorare. Beh, dopo un po' ci si stanca pure. Se io riconosco, pero, che questa puo essere una fragilita,
allora si. Il celibato e la verginita, fonte di insicurezza? Si. Ma diventa, amici e amiche, un modo per conoscere
la realta e conoscere il mistero di Cristo perché mi mette dallo stesso punto di vista dei poveri, di quelli che
non hanno neanche una donna o un uomo, di quelli che non guarda nessuno, di quelli che non cerca nessuno.

Una delle critiche, penso legittime, che a volte fanno soprattutto a noi preti &€ che non essendo sposati
non capiamo le situazioni familiari. Il che puo essere vero: a volte, dando consigli a chi ha figli o famiglia, ce
la caviamo con qualche frase retorica e non consideriamo la complessita delle situazioni. E anche vero, pero,
che questa indicazione dell’essere sposati per capire i problemi familiari degli altri non puo funzionare.
Diciamolo chiaramente e con rispetto, ma, soprattutto, teniamoci la critica. Pero, vi immaginate? Se

l'indicazione fosse da seguire alla lettera, dovremmo sposarci per essere a questo punto vicini a chi ha
7



problemi familiari. Poi, pero, dovremmo uccidere la moglie perché sennd non capiremmo piu i vedovi. Poi
dovremmo «farci» con qualche cosa di tossico, perché senno i «tossici» non li capiremmo piu. Poi, poi, poi,
se quella indicazione fosse efficace dovremmo fare tutto per essere in grado di comprendere tutti. E singolare
che la condizione di Cristo, guarda caso, sia quella di un uomo che, per certi aspetti, non ha scelto nulla.

Teniamoci dunque la diagnosi («Voi non ci capite»), ma la risposta non puo essere quella. Volete farci
sposare? Che non sia questa la ragione! Che sia magari un'altra, ma non quella, perché sennd, dovremmo
adottare tutti gli stili di vita. La strada, invece, potrebbe essere un'altra: non scegliere tutte le condizioni di
vita possibili (scelta peraltro difficilmente percorribile), ma scegliere la fragilita come forma di poverta,
perché questa — come la spina di san Paolo, che & e rimane una spina — tenuta come tale (senza
compensazioni o scorciatoie) puo rappresentare un modo attraverso il quale conosco e capisco la realta tutta.

Sembra impossibile, ma e cosi. E se & cosi, arriverd anche ad amare il celibato, la verginita. E prima di
pretendere che vengano tolti, ci penserei. Se, pero, questa conoscenza della realta con lo sguardo di Gesu
Cristo, non e nelle mie priorita, allora certo possiamo piantarla i.

Concludo: chiediamo al Signore che trasformi le nostre insicurezze in una capacita concretissima di
sguardo sulla realta tutta. Se questo non c’e, capite che I'altro non solo smette di esistere, ma diventa perfino
un rivale. Se io risolvo l'insicurezza con una ricerca supplementare di potere, nel senso che dice il papa
Francesco, alla fine I'altro non sara uno da guardare, ma uno che mi toglie il posto e «mi frega» la carriera.
Questo nella Chiesa non ci fa bene. Abbiamo bisogno di stare bene, anche tra di noi.

Vi ringrazio dell'ascolto e vi lascio alla vostra riflessione personale.



