Documento preparatorio del Sinodo per 'Amazzonia

Documento Preparatorio
Amazzonia: Nuovi Cammini per la Chiesa e per una Ecologia Integrale
Introduzione

In accordo con 'annuncio di Papa Francesco del 15 ottobre 2017, I’Assemblea Speciale del
Sinodo dei Vescovi avra luogo nell'ottobre 2019 per riflettere sul tema Amazzonia: nuovi cammini per
la Chiesa e per una ecologia integrale. Questi cammini di evangelizzazione devono essere pensati
per e con il Popolo di Dio che abita in quella regione: abitanti di comunita e zone rurali, di citta e
grandi metropoli, popolazioni che vivono sulle rive dei fiumi, migranti e profughi e, specialmente, per
e con i popoli indigenil.

Nella foresta amazzonica, di vitale importanza per il pianeta, si & scatenata una profonda crisi
causata da una prolungata ingerenza umana, in cui predomina una «cultura dello scarto» (LS 16) e
una mentalita estrattivista. L’Amazzonia & una regione con una ricca biodiversita; & multi-etnica, pluri-
culturale e pluri-religiosa, uno specchio di tutta I'umanita che, a difesa della vita, esige cambiamenti
strutturali e personali di tutti gli esseri umani, degli Stati e della Chiesa.

Le riflessioni del Sinodo Speciale superano I'ambito strettamente ecclesiale amazzonico,
protendendosi verso la Chiesa universale e anche verso il futuro di tutto il pianeta. Partiamo da un
territorio specifico, per gettare a partire da esso un ponte verso altri biomi essenziali del mondo:
il bacino del Congo, il corridoio biologico mesoamericano, i boschi tropicali del Pacifico asiatico, il
bacino acquifero Guarani, fra gli altri.

Ascoltare i popoli indigeni e tutte le comunita che vivono in Amazzonia, come primi interlocutori
di questo Sinodo, e di vitale importanza anche per la Chiesa universale. Per fare questo abbiamo
bisogno di avvicinarci di piu ad essi. Desideriamo sapere: come immaginano il “futuro sereno” e il
“buon vivere” delle future generazioni? Come possiamo collaborare alla costruzione di un mondo
capace di rompere con le strutture che uccidono la vita e con le mentalita di colonizzazione per
costruire reti di solidarieta e di inter-culturalita? E soprattutto, qual &€ la missione particolare della
Chiesa oggi di fronte a questa realta?

Questo Documento Preparatorio € diviso in tre parti che corrispondono al metodo “vedere,
giudicare (discernere) e agire”. Alla fine del testo si presentano delle domande che permettono



di entrare in dialogo e di accostarsi progressivamente alla realta e al desiderio di una «cultura
dell'incontro» all’interno della regione (EG 220). | nuovi cammini per I'evangelizzazione e per
forgiare una Chiesa dal volto amazzonico passano attraverso questa «cultura dell'incontro» nella
vita quotidiana, «in una armonia multiforme» (EG 220) e in una «felice sobrieta» (LS 224-225), come
contributo per la costruzione del Regno.

|. VEDERE. IDENTITA E GRIDO DELLA PANAMAZZONIA2
1. Il territorio

Il bacino amazzonico rappresenta per il nostro pianeta una delle maggiori riserve di biodiversita
(dal 30 al 50 % della flora e fauna del mondo), di acqua dolce (20% dell’acqua dolce non congelata di
tutto il pianeta); possiede piu di un terzo dei boschi primari del pianeta e, benché i maggiori serbatoi
di carbonio siano in realta gli oceani, non per questo si puo ignorare il lavoro di raccolta di carbonio
in Amazzonia. Si tratta di piu di sette milioni e mezzo di chilometri quadrati, con nove Paesi che si
spartiscono questo grande bioma (Brasile, Bolivia, Colombia, Ecuador, Guyana, Peru, Suriname,
Venezuela, includendo la Guyana Francese come territorio d’oltremare).

Anche il cosiddetto “Massiccio della Guayana” (“Isla de la Guayana”), delimitato dai corsi
dell’Orinoco e del Rio Negro, dal Rio delle Amazzoni e dalle coste atlantiche del’America del Sud
tra le foci dell'Orinoco e del Rio delle Amazzoni, fa parte di questo territorio. Pure altre regioni
appartengono a questo territorio, perché sono sottoposte allo stesso regime climatico e geografico
a causa della loro vicinanza all’Amazzonia.

Ciononostante, questi dati non delineano una regione omogenea. Costatiamo come
’Amazzonia abbia al suo interno molti tipi di “Amazzonie”. In tale contesto e I'acqua, attraverso le
sue vallate, i fiumi e i laghi, a configurarsi come I'elemento articolante e unificante, considerando
come asse principale il Rio delle Amazzoni, il fiume che € madre e padre di tutti. In un territorio cosi
diversificato si pud ben comprendere che i vari gruppi umani che lo abitano abbiano dovuto adattarsi
alle differenti realta geografiche, eco-sistemiche e politiche.

Il lavoro della Chiesa Cattolica in Amazzonia, nel corso di molti secoli, si & orientato a dare
risposta a questi variegati contesti umani e ambientali.

2. Varieta socio-culturale

Date le sue proporzioni geografiche, I’Amazzonia € una regione in cui vivono e convivono
popoli e culture diverse, con differenti stili di vita.

L'occupazione demografica del’Amazzonia precede il processo colonizzatore di molti
anni, talvolta migliaia di anni. Fino alla colonizzazione la popolazione si concentrava soprattutto sulle
rive dei grandi fiumi e laghi, per una questione di sopravvivenza che abbracciava le attivita della
caccia, della pesca e della coltivazione delle terre inondabili. Con la colonizzazione e con la pratica
diffusa della schiavitu indigena, molti popoli dovettero abbandonare quei luoghi e rifugiarsi all'interno
della foresta. Al tempo stesso, nella prima fase della colonizzazione, si ingenerd un processo di
sostituzione della popolazione, che determind una forte concentrazione demografica sulle sponde
dei fiumi e dei laghi.

Al di la delle circostanze storiche, i popoli delle acque, in questo caso dellAmazzonia,
hanno avuto sempre in comune un rapporto di interdipendenza con le risorse idriche. Per questo
i contadini e le famiglie utilizzano le risorse delle terre inondabili affidandosi al movimento ciclico
dei loro fiumi — inondazioni, riflussi e periodi di siccita —, in un rapporto di rispetto fondato sulla
consapevolezza che “la vita dirige il flume” e “il fiume dirige la vita”. Inoltre, i popoli della foresta, che



sono fondamentalmente raccoglitori e cacciatori, sopravvivono con cio che la terra e il bosco offrono
loro. Questi popoli vigilano sui fiumi e hanno cura della terra, nello stesso modo in cui la terra ha
cura di loro. Sono i custodi della foresta e delle sue risorse.

Oggi, tuttavia, la ricchezza della foresta e dei fiumi amazzonici si trova minacciata dai
grandi interessi economici che si concentrano in diversi punti del territorio. Tali interessi provocano,
fra le altre cose, l'intensificazione della devastazione indiscriminata della foresta, la contaminazione
di fiumi, laghi e affluenti (per I'uso incontrollato di prodotti agrotossici, spargimento di petrolio, attivita
mineraria legale e illegale, dispersione dei derivati della produzione di droghe). A cid si aggiunge
il narcotraffico, che, sommato a quanto detto, mette a repentaglio la sopravvivenza dei popoli che
dipendono delle risorse animali e vegetali di questi territori.

D’altra parte, le citta del’Amazzonia sono cresciute molto rapidamente, accogliendo molti
migranti e profughi costretti a fuggire dalle loro terre e sospinti verso le periferie dei grandi centri
urbani che si protendono in direzione della foresta. In maggioranza sono popoli indigeni, popoli
delle rive dei fiumi e popoli di origine africana, espulsi dall'industria mineraria legale e illegale e
da quella dell’estrazione petrolifera, accerchiati progressivamente dall’espansione delle attivita di
disboscamento. Costoro sono i piu colpiti dai conflitti agrari e socio-ambientali. Anche le citta si
caratterizzano per le disuguaglianze sociali. La poverta che si & prodotta lungo la storia ha ingenerato
rapporti di sottomissione, di violenza politica e istituzionale, aumento del consumo di alcool e di
droghe — sia nelle citta che nelle comunita rurali — e rappresenta una ferita profonda inferta ai diversi
popoli amazzonici.

| movimenti migratori piu recenti all'interno della regione amazzonica si caratterizzano,
soprattutto, per il trasferimento degli indigeni dai loro territori d’origine alle citta. Attualmente fra il 70
e I'80% della popolazione della Panamazzonia risiede nelle citta. Molti di questi indigeni non hanno
documenti o sono irregolari, rifugiati, abitanti delle rive dei fiumi o appartengono ad altre categorie
di persone vulnerabili. Di conseguenza cresce in tutta I’Amazzonia un atteggiamento xenofobo e di
criminalizzazione verso i migranti e i profughi. Questo, al tempo stesso, favorisce lo sfruttamento
delle popolazioni amazzoniche, vittime del mutamento di valori del’economia mondiale, in base al
quale il guadagno € piu importante della dignita umana. Si puo trovare un esempio di cio nella
crescita drammatica del traffico di persone, specialmente donne, ai fini dello sfruttamento sessuale
e commerciale. Le donne perdono cosi il loro protagonismo nei processi di trasformazione sociale,
economica, culturale, ecologica, religiosa e politica delle loro comunita.

In sintesi, la crescita smisurata delle attivita agricole, estrattive e di disboscamento
dell’Amazzonia non solo ha danneggiato la ricchezza ecologica della regione, della sua foresta e
delle sue acque, ma ha anche impoverito la realta sociale e culturale. Ha obbligato a uno sviluppo
umano non “integrale” né “inclusivo” del bacino amazzonico. Come risposta a questa situazione si
percepisce, comunque, un incremento delle competenze organizzative e un progresso della societa
civile, con particolare attenzione alle problematiche ambientali. Nel campo dei rapporti sociali, e
malgrado i limiti, la Chiesa Cattolica ha in generale portato avanti un lavoro significativo, rafforzando i
propri cammini a cominciare dalla sua presenza incarnata nel territorio e dalla sua creativita pastorale
e sociale.

3. Identita dei popoli indigeni

Nei nove Paesi che compongono la regione panamazzonica si registra la presenza di circa
tre milioni di indigeni, che rappresentano quasi 390 popoli e nazionalita differenti. Inoltre esistono
nel territorio, secondo dati delle istituzioni specializzate della Chiesa (per esempio il Consiglio
Indigeno Missionario del Brasile) e altre, fra i 110 e i 130 Popoli Indigeni in Isolamento Volontario
(PIAV) o “popoli liberi”. In aggiunta, negli ultimi tempi, sta facendo la sua comparsa una nuova
categoria costituita dagli indigeni che vivono nel tessuto urbano, alcuni dei quali restano riconoscibili



mentre altri in quel contesto tendono a dissolversi e per questo sono chiamati “invisibili”. Ognuno di
questi popoli rappresenta un’identita culturale particolare, una ricchezza storica specifica e un modo
peculiare di guardare la realta e cio che li circonda, nonché di rapportarsi con tutto questo a partire
da una visione del mondo e da un’appartenenza territoriale specifiche.

Oltre alle minacce che emergono dall'interno delle loro culture, i popoli indigeni hanno subito
forti minacce esterne fin dai primi contatti con i colonizzatori (cf. LS 143, DAp 90). Contro tali minacce
i popoli indigeni e le comunita amazzoniche si organizzano, lottando per la difesa della loro esistenza
e delle loro culture, dei loro territori e dei loro diritti, e della vita dell’'universo e della creazione intera.
| pit vulnerabili, tuttavia, sono i PIAV, che non possiedono strumenti di dialogo e di negoziazione
con gli agenti esterni che invadono i loro territori.

Alcuni “non indigeni” fanno difficolta a capire il diverso modo di essere degli indigeni
e, molte volte, non rispettano la differenza di cui I'altro & portatore. || Documento di Aparecida a
proposito del rispetto degli indigeni e degli afro-americani afferma: «La societa tende a disprezzarfli,
non riconoscendo la loro differenza. La loro situazione sociale & segnata dall’esclusione e dalla
poverta» (DAp 89). Tuttavia, come ha sottolineato Papa Francesco a Puerto Maldonado, «la loro
visione del cosmo, la loro saggezza hanno molto da insegnare a noi che non apparteniamo alla
loro cultura. Tutti gli sforzi che facciamo per migliorare la vita dei popoli amazzonici saranno sempre
pochi» (Fr. PM).

Negli ultimi anni, i popoli indigeni hanno iniziato a scrivere la loro storia e a descrivere in modo
piu preciso le loro culture, abitudini, tradizioni e saperi. Hanno scritto sugli insegnamenti ricevuti dai
loro antenati, genitori e nonni, insegnamenti che rappresentano memorie personali e collettive. Oggi
I'essere indigeno si definisce non solo a partire dall'appartenenza etnica. Esso si riferisce anche alla
capacita di mantenere tale identitd senza isolarsi dalle societa circostanti e con le quali si interagisce.

A fronte di questo processo d’integrazione, sorgono organizzazioni indigene che cercano di
approfondire la storia dei loro popoli, per orientarne la lotta per I'autonomia e I'autodeterminazione:
«E giusto riconoscere che esistono iniziative di speranza che sorgono dalle vostre stesse realta locali
e dalle vostre organizzazioni e cercano di fare in modo che gli stessi popoli originari e le comunita
siano i custodi delle foreste, e che le risorse prodotte dalla loro conservazione ritornino a beneficio
delle vostre famiglie, a miglioramento delle vostre condizioni di vita, della salute e dell'istruzione
delle vostre comunita» (Fr.PM). Ciononostante, nessuna iniziativa puo ignorare che il rapporto di
appartenenza e di partecipazione che chi abita in Amazzonia stabilisce con il creato fa parte della
sua identita e contrasta con una visione mercantilista dei beni della creazione (cf. LS 38).

In molti di questi contesti, la Chiesa Cattolica & presente mediante missionari e missionarie
impegnati nelle cause dei popoli indigeni e amazzonici.

4. Memoria storica ecclesiale

L’inizio della memoria storica della presenza della Chiesa in Amazzonia si puo situare nello
scenario dell'occupazione coloniale della Spagna e del Portogallo. L’incorporazione dellimmenso
territorio amazzonico nella societa coloniale e il suo successivo passaggio di proprieta agli Stati
nazionali € un lungo processo durato piu di quattro secoli. Fino all'inizio del secolo XX, le voci in
difesa dei popoli indigeni erano fragili, benché non assenti (cf. Pio X, Lettera Enciclica Lacrimabili
Statu, 7.V1.1912). Con il Concilio Vaticano Il queste voci si rafforzano. Per incoraggiare «il processo
di cambiamento grazie ai valori evangelici» la Il Conferenza dell’Episcopato Latinoamericano riunita
a Medellin (1968), nel suo Messaggio ai Popoli del’America Latina, ha rammentato che «malgrado
i suoi limiti», la Chiesa «ha vissuto insieme alle nostre popolazioni il processo di colonizzazione,
liberazione e organizzazione». In seguito la Ill Conferenza dell’Episcopato Latinoamericano riunita
a Puebla (1979) ci ha ricordato che I'occupazione e la colonizzazione del territorio amerindo € stato

-4-



«un gigantesco processo di dominazioni», pieno di «contraddizioni e lacerazioni» (DP 6). E, ancora
piu tardi, la IV Conferenza di Santo Domingo (1992) ha richiamato la nostra attenzione su «uno degli
episodi piu tristi della storia latinoamericana e dei Caraibi», che «é stato il trasferimento forzato di un
enorme numero di africani come schiavi». San Giovanni Paolo Il ha chiamato questo trasferimento
un «olocausto sconosciuto» al quale «hanno preso parte persone battezzate ma che non hanno
vissuto la loro fede» (DSD 20; cf. Giovanni Paolo II, Discorso nell'lsola di Gorée, Senegal, 22.11.1992,
n. 3; Messaggio agli Afroamericani, 12.X.1992, n. 2). Per questo «oltraggio scandaloso nella storia
dell'umanita» (DSD 20), il Papa e i delegati in Santo Domingo hanno chiesto perdono.

Oggi, purtroppo, esistono ancora tracce residuali del progetto colonizzatore che ha
generato rappresentazioni di inferioritd e di demonizzazione delle culture indigene. Queste tracce
indeboliscono le strutture sociali indigene e rendono possibile il fatto che essi vengano privati
delle loro conoscenze intellettuali e dei loro mezzi di espressione. Cio che spaventa & che fino
a oggi, dopo 500 anni dalla conquista, dopo all'incirca 400 anni di missione ed evangelizzazione
organizzata e dopo 200 anni dall'emancipazione dei Paesi che compongono la Panamazzonia, simili
tendenze continuano a svilupparsi sul territorio e tra i suoi abitanti, vittime oggi di un neocolonialismo
feroce, «mascherato da progresso». Probabilmente, come ha affermato Papa Francesco a Puerto
Maldonado, i popoli originari amazzonici non sono stati mai cosi minacciati come adesso. Oggi, a
causa dell’'offesa scandalosa dei «nuovi colonialismi», «I’/Amazzonia & una terra disputata su diversi
fronti» (Fr. PM).

Nella sua storia missionaria, I’Amazzonia é stata luogo in cui si & testimoniato concretamente
cosa significa stare sulla croce, addirittura essa € stata molte volte luogo di martirio. Anche la Chiesa
ha imparato che in questo territorio, abitato da circa diecimila anni da una grande diversita di popoli,
le diverse culture si costruiscono in un rapporto armonioso con I'ambiente circostante. Le culture
precolombiane hanno offerto al cristianesimo iberico che accompagnava i conquistatori molteplici
ponti e possibili elementi di contatto, «come I'apertura all’azione di Dio, il senso della gratitudine
per i frutti della terra, il carattere sacro della vita umana e la valorizzazione della famiglia, il senso
di solidarieta e di corresponsabilita nel lavoro comune, I'importanza del culto, il credere in una vita
ultraterrena e tanti altri valori» (DSD 17).

5. Giustizia e diritti dei popoli

Papa Francesco, nella sua visita a Puerto Maldonado, ha invitato a modificare il paradigma
storico in base al quale gli Stati considerano I’Amazzonia come un deposito di risorse naturali,
passando sopra la vita dei popoli originari e non preoccupandosi della distruzione della natura. Il
rapporto armonioso fra il Dio Creatore, gli esseri umani e la natura si € spezzato a causa degli
effetti nocivi del neoestrattivismo e della pressione dei grandi interessi economici che sfruttano il
petrolio, il gas, il legno, I'oro, e anche a causa della costruzione di opere infrastrutturali (per esempio:
megaprogetti idroelettrici e reti stradali, come le superstrade interoceaniche) e delle monocolture
industriali (cf. Fr. PM).

La cultura imperante del consumo e dello scarto trasforma il pianeta in una grande discarica.
Il Papa denuncia questo modello di sviluppo come anonimo, asfissiante, senza madre; ossessionato
soltanto dal consumo e dagli idoli del denaro e del potere. Siimpongono nuovi colonialismi ideologici
mascherati dal mito del progresso, che distruggono le identita culturali proprie. Francesco esorta a
difendere le culture e a riappropriarsi dell’eredita che proviene dalla saggezza ancestrale, la quale
propone un rapporto armonioso fra la natura e il Creatore, ed esprime con chiarezza che «la difesa
della terra non ha altra finalita che non sia la difesa della vita» (Fr. PM). La si deve considerare terra
santa: «Questa non € una terra orfana! Ha una Madre!» (Fr. EP).

D’altronde, la minaccia contro i territori amazzonici «viene anche dalla perversione di certe
politiche che promuovono la “conservazione” della natura senza tenere conto dell’'essere umano e,



in concreto, di voi fratelli (e sorelle) amazzonici che la abitate» (Fr. PM). L'orientamento di Papa
Francesco e chiaro: «Credo che il problema essenziale sia come conciliare il diritto allo sviluppo,
compreso guello sociale e culturale, con la tutela delle caratteristiche proprie degli indigeni e dei loro
territori. [...] In questo senso dovrebbe sempre prevalere il diritto al consenso previo e informato» (Fr.
FPI).

Parallelamente le popolazioni indigene, quelle contadine e altri settori della popolazione, in
Amazzonia come pure a livello nazionale in ciascun Paese, sono venuti costruendo processi politici
che hanno orientato le loro agende di lavoro in una prospettiva attenta ai diritti umani dei popoli. La
situazione del diritto al territorio dei popoli indigeni in Panamazzonia ruota intorno a una problematica
costante, quella della mancata regolarizzazione delle terre e del mancato riconoscimento della loro
proprieta ancestrale e collettiva. Cosi anche il territorio & stato privato di un’interpretazione integrale,
collegata all'aspetto culturale e alla visione del mondo propria di ogni popolo o comunita indigena.

Proteggere i popoli indigeni e i loro territori & un’esigenza etica fondamentale e un impegno
fondamentale per i diritti umani. Per la Chiesa cio si trasforma in un imperativo morale coerente con
la visione di ecologia integrale di Laudato si’ (cf. LS, cap. IV).

6. Spiritualita e saggezza

Per i popoli indigeni del’Amazzonia, il “buon vivere” esiste quando si vive in comunione
con gli altri, con il mondo, con gli esseri circostanti e con il Creatore. | popoli indigeni, infatti, vivono
all'interno della casa che Dio stesso ha creato e ha dato loro in dono: la Terra. Le loro diverse
spiritualita e credenze li portano a vivere una comunione con la terra, 'acqua, gli alberi, gli animali,
con il giorno e con la notte. | vecchi saggi, chiamati indistintamente — fra l'altro — payés, mestres,
wayanga o chamanes, hanno a cuore I'armonia delle persone tra loro e con il cosmo. Tutti costoro
«sono memoria viva della missione che Dio ha affidato a tutti noi: avere cura della Casa Comune» (Fr.
PM).

Gli indigeni amazzonici cristiani comprendono la proposta del “buon vivere” come vita piena
nel segno della collaborazione all’edificazione del Regno di Dio. Questo buon vivere potra essere
raggiunto solo quando si realizzera il progetto comunitario in difesa della vita, del mondo e di tutti
gli esseri viventi.

«Siamo chiamati a diventare gli strumenti di Dio Padre perché il nostro pianeta sia quello
che Egli ha sognato nel crearlo e risponda al suo progetto di pace, bellezza e pienezza» (LS 53).
Questo sogno comincia a costruirsi all'interno della famiglia che é la prima comunita della nostra
esistenza: «La famiglia € ed & sempre stata l'istituzione sociale che piu ha contribuito a mantenere
vive le nostre culture. In momenti passati di crisi, di fronte ai diversi imperialismi, la famiglia dei popoli
originari é stata la migliore difesa della vita» (Fr. PM).

Ciononostante, & necessario riconoscere che nella regione amazzonica c’é una grande
diversita culturale e religiosa. Sebbene per la maggior parte tale diversita promuova il “buon vivere”
come un progetto di armonia fra Dio, i popoli e la natura, esistono anche alcune sette che, motivate
da interessi esterni al territorio, non sempre favoriscono I'ecologia integrale.

Il. DISCERNERE. VERSO UNA CONVERSIONE PASTORALE ED ECOLOGICA
7. Annunciare il Vangelo di Gesu in Amazzonia: dimensione biblico-teologica



La realta specifica del’Amazzonia e il suo destino interpellano oggi ogni persona di buona
volonta sull'identita del cosmo, sulla sua armonia vitale e sul suo futuro. | Vescovi dell’America
Latina riconoscono la natura come eredita gratuita e, quali profeti della vita, assumono 'impegno di
proteggere questa Casa Comune (cf. DAp 471).

| racconti biblici contengono alcune istanze teologiche portatrici di valori universali. Anzitutto,
ogni realta creata esiste per la vita e tutto quello che conduce alla morte si oppone alla volonta
divina. In secondo luogo, Dio stabilisce un rapporto di comunione con I'essere umano «creato a
sua immagine e somiglianza» (Gen 1,26), al quale affida la salvaguardia della creazione (cf. Gen
1,28; 2,15). «<Rendiamo grazie per il dono della creazione, riflesso della sapienza e della bellezza
del Logos Creatore che affido all'essere umano I'opera della sua creazione, perché la “coltivasse
e custodisse”» (DAp 470). Infine, all'armonia del rapporto fra Dio, I'essere umano e il cosmo si
contrappongono la disarmonia della disubbidienza e del peccato (cf. Gen 3,1-7), che determina la
paura (cf. Gen 3,8-10), il rifiuto dell'altro (cf. Gen 3,12), la maledizione del suolo (cf. Gen 3,17),
I'esclusione dal giardino (cf. Gen 3,23-24), fino ad arrivare all’esperienza del fratricidio (cf. Gen
4,1-16).

Allo stesso tempo, i racconti biblici testimoniano che nella creazione ferita € piantato il
germoglio della promessa e il seme della speranza, perché Dio non abbandona 'opera delle sue
mani. Nella storia della salvezza Egli rinnova il proposito di “fare alleanza” fra 'essere umano e la
terra, ristabilendo mediante il dono della Torah la bellezza della creazione. Tutto questo culmina
nella persona e nella missione di Gesu. Mentre mostra compassione per 'umanita e la sua fragilita
(cf. Mt 9, 35-36), Egli conferma la bonta di tutte le cose create (cf. Mc 7,14-15). | prodigi compiuti
sui malati e sulla natura rivelano contemporaneamente la provvidenza del Padre e la bonta della
creazione (cf. Mt 6, 9-15.25-34).

I mondo creato ci invita a lodare la bellezza e I'armonia delle creature e del Creatore (cf. LS
12). Come segnala il Catechismo della Chiesa Cattolica, «ogni creatura possiede la sua bonta e la
sua propria perfezione», e nel suo essere riflette «un raggio dell'infinita sapienza e bonta di Dio», del
suo amore (CCC 339). «Suolo, acqua [...] tutto & carezza di Dio» (LS 84), canto divino, le cui note
sono formate dalla «moltitudine di creature presenti nell'universo», come ha asserito San Giovanni
Paolo Il (Catechesi, 30.1.2002). Quando una qualsiasi di queste creature viene eliminata per cause
umane, essa non puo cantare piu le lodi del Creatore (cf. LS 33).

La provvidenza del Padre e la bonta della creazione raggiungono il loro
culmine nel mistero dell'incarnazione del Figlio di Dio, che si fa vicino e stringe in un
abbraccio tutte le situazioni umane, ma soprattutto quelle dei piu poveri. Il Concilio Vaticano
Il menziona questa vicinanza con termini come adattamento e dialogo (cf. GS 4, 11; CD
11; UR 4; SC 37ss), incarnazione e solidarieta (cf. GS 32). Piu tardi, soprattutto in America
Latina, queste parole sono state tradotte come opzione per i poveri e liberazione (Medellin
1968), partecipazione e comunita di base (Puebla 1979), inserimento e inculturazione (cf. Santo
Domingo 1992), missione e servizio di una Chiesa samaritana e avvocata dei poveri (cf. DAp 2007).

Con la morte e risurrezione di Gesu si illumina il destino dell'intera creazione, impregnato
della potenza dello Spirito Santo, gia evocata nella tradizione sapienziale (cf. Sap 1,7). La Pasqua
porta a compimento il progetto di una “nuova creazione” (cf. Ef 2,15; 4,24), rivelando che Cristo € la
Parola creatrice di Dio (cf. Gv 1,1-18) e che «tutte le cose sono state create per mezzo di Lui e in
vista di Lui» (Col 1,16). «Per la comprensione cristiana della realta, il destino dell’intera creazione
passa attraverso il mistero di Cristo, che é presente fin dall’origine» (LS 99).

La tensione fra il “gia” e il “non ancora” coinvolge la famiglia umana e il mondo intero: «L’ardente
aspettativa della creazione, infatti, & protesa verso la rivelazione dei figli di Dio. La creazione infatti &
stata sottoposta alla caducita — non per sua volonta, ma per volonta di colui che I'ha sottoposta — nella

-7-



speranza che anche la stessa creazione sara liberata dalla schiavitu della corruzione per entrare
nella liberta della gloria dei figli di Dio. Sappiamo infatti che tutta insieme la creazione geme e soffre
le doglie del parto fino ad oggi» (Rm 8,19-22). Nel mistero pasquale di Cristo, la creazione intera si
protende verso un compimento finale, nel quale «le creature di questo mondo non ci si presentano
pil come una realtd meramente naturale, perché il Risorto le avvolge misteriosamente e le orienta a
un destino di pienezza. Gli stessi fiori del campo e gli uccelli che Egli contemplo ammirato con i suoi
occhi umani, ora sono pieni della sua presenza luminosa» (LS 100).

8. Annunciare il Vangelo di Gesu in Amazzonia: dimensione sociale

La missione evangelizzatrice ha sempre un «contenuto ineludibilmente sociale» (EG 177).
Credere in un Dio Trino ci invita a tenere sempre presente che «siamo stati creati a immagine della
comunione divina, per cui non possiamo realizzarci né salvarci da soli» (EG 178). Infatti, «dal cuore
del Vangelo riconosciamo l'intima connessione tra evangelizzazione e promozione umana» (EG
178), tra I'accoglienza e la trasmissione dell’'amore divino. Cosi, se accettiamo I'amore di Dio Padre
Creatore che ci ha conferito una dignita infinita, I'amore del Dio Figlio che ci ha nobilitato con la sua
redenzione e I'amore dello Spirito Santo che penetra e libera tutti i vincoli umani, non possiamo che
comunicare quest’amore trinitario rispettando e promovendo in ogni azione di evangelizzazione la
dignita, nobilta e liberta di tutti gli esseri umani (cf. EG 178). In altre parole, 'opera evangelizzatrice
di ricevere e trasmettere I'amore di Dio comincia con il desiderio, la ricerca e il prendersi cura degli
altri (cf. EG 178).

Pertanto, 'evangelizzazione implica I'impegno in favore dei nostri fratelli e delle nostre sorelle,
per migliorare la vita comunitaria e cosi «rendere presente nel mondo il Regno di Dio» (EG 176),
promovendo nel e per tutto il mondo (cf. Mc 16,15) non una «carita a la carte» (EG 180), ma un vero
sviluppo integrale, cioé per tutte le persone e per tutta la persona (cf. PP 14 e EG 181). Questo &
cio che si chiama il «criterio di universalita» dell’'opera evangelizzatrice, «dal momento che il Padre
vuole che tutti gli uomini si salvino e il suo disegno di salvezza consiste nel ricapitolare tutte le cose,
quelle del cielo e quelle della terra, sotto un solo Signore, che & Cristo (cf. Ef 1,10). [...] Tutta la
creazione vuol dire anche tutti gli aspetti della natura umana» (EG 181), e tutte le sue relazioni.

Gia nelle storie bibliche della creazione emerge I'idea che I'esistenza umana si caratterizza
per «tre relazioni fondamentali strettamente connesse: la relazione con Dio, quella con il prossimo
e quella con la terra [...] queste tre relazioni vitali sono rotte, non solo fuori, ma anche dentro di
noi. Questa rottura € il peccato» (LS 66). La redenzione di Cristo, che ha vinto il peccato, offre la
possibilita di armonizzare queste relazioni. La «missione dell'annuncio della Buona Notizia di Gesu
Cristo», pertanto, alimenta la speranza non solo nella fine della storia, ma nel corso stesso della
storia dei popoli, all'interno di una storia capace di valorizzare e ricomporre tutte le relazioni della
nostra esistenza (cf. EG 181). Per questo I'opera dell’evangelizzazione ci invita a lavorare contro
le disuguaglianze sociali e la mancanza di solidarieta mediante la promozione della carita e della
giustizia, della compassione e della cura, certamente fra di noi, ma anche nei riguardi degli altri esseri,
animali e piante, e di tutta la creazione. La Chiesa é chiamata ad accompagnare e a condividere il
dolore del popolo amazzonico e a collaborare alla guarigione delle sue ferite, mettendo in pratica la
sua identita di Chiesa samaritana, secondo I'espressione dei Vescovi latinoamericani (cf. DAp.26).

Questa dimensione sociale — e in ultima analisi cosmica — della missione evangelizzatrice
e particolarmente rilevante nel territorio amazzonico, nel quale l'interconnessione fra vita umana,
ecosistemi e vita spirituale e stata e continua a essere chiara per la maggior parte dei suoi abitanti.
La devastazione e «una scia di distruzione, e perfino di morte, in tutte le nostre regioni [...] che
mette in pericolo la vita di milioni di persone, e in special modo dell’habitat dei contadini e degli



indigeni» (DAp 473). Non prendersi cura della Casa Comune «e un’offesa al Creatore, un attentato
contro la biodiversita e, in definitiva, contro la vita» (DAp 125).

Percio, come ben ci ricorda Papa Francesco, 'opera di evangelizzazione non puo
«mutilare l'integralita del messaggio del Vangelo» (EG 39). La sua armoniosa integralita, per
la precisione, «esige dall'evangelizzatore alcune disposizioni che aiutano ad accogliere meglio
I'annuncio: vicinanza, apertura al dialogo, pazienza, accoglienza cordiale» (EG 165), e, soprattutto,
gli domanda di assumere e assimilare la convinzione che «tutto & collegato» (LS 91, 117, 138, 240).
Questo implica che I'evangelizzatore deve promuovere progetti di vita personale, sociale e culturale
per mezzo dei quali possiamo alimentare I'integralita delle nostre relazioni vitali con gli altri, con la
creazione e con il Creatore. Tale chiamata ha bisogno di un ascolto attento contemporaneamente
al grido dei poveri e a quello della terra (cf. LS 49).

Oggi il grido che '’Amazzonia eleva al Creatore € simile al grido del Popolo di Dio in Egitto
(cf. Es 3,7). E un grido di schiavitt e di abbandono, che domanda la liberta e I'attenzione di Dio. E
un grido che invoca la presenza di Dio, specialmente quando i popoli amazzonici, per difendere le
proprie terre, si scontrano con la criminalizzazione della loro protesta — sia ad opera delle autorita
che dell'opinione pubblica —; 0 quando sono testimoni della distruzione della foresta tropicale, che
costituisce il loro habitat millenario; o quando le acque dei loro fiumi si riempiono di elementi che
producono morte anziché vita.

9. Annunciare il Vangelo di Gesu in Amazzonia: dimensione ecologica

«ll Regno che viene anticipato e cresce tra di noi riguarda tutto» (EG 181), ricordandoci che
«tutto nel mondo e intimamente connesso» (LS 16) e che pertanto «il principio del discernimento»
dell’evangelizzazione é collegato a un processo integrale di sviluppo umano (cf. EG 181). Questo
processo si caratterizza, come segnala Laudato si’ (cf. nn. 137-142), per un paradigma relazionale
denominato ecologia integrale, che articola fra loro i vincoli fondamentali che rendono possibile un
vero sviluppo.

Il primo grado di articolazione per un autentico progresso € il vincolo intrinseco fra I'elemento
sociale e I'elemento ambientale. Dato che come esseri umani siamo parte degli ecosistemi che
favoriscono le relazioni che danno vita al nostro pianeta, prendersi cura di questi ecosistemi — nei
quali tutto € interconnesso — & fondamentale per promuovere sia la dignita di ogni individuo che il
bene comune della societa, sia il progresso sociale che il rispetto dell’ambiente.

In Amazzonia la nozione di ecologia integrale &€ una chiave per rispondere alla sfida di tutelare
immensa ricchezza della sua biodiversita ambientale e culturale. Dal punto di vista ambientale
I’Amazzonia, oltre a essere «fonte di vita nel cuore della Chiesa» (REPAM), € un polmone del
pianeta e uno dei luoghi in cui si trova maggiore biodiversita nel mondo (cf. LS 38). Infatti, il bacino
amazzonico possiede I'ultima grande foresta tropicale che, nonostante gli interventi che ha subito
e che subisce, costituisce la maggiore superficie forestale esistente nei tropici della nostra terra.
Riconoscere il territorio amazzonico come bacino, al di la delle frontiere tra i Paesi, aiuta ad avere
uno sguardo integrale sulla regione, essenziale per la promozione di uno sviluppo e di una ecologia
integrali.

Dal punto di vista culturale, com’e stato ampiamente segnalato nella sezione precedente,
’Amazzonia € particolarmente ricca in virtu delle diverse e ancestrali concezioni del mondo delle
sue popolazioni. Tale patrimonio culturale, che fa «parte dell'identita comune» della regione, si
trova «minacciato» cosi come il suo patrimonio ambientale (LS 143). Le minacce provengono
— principalmente — da una «visione consumistica dell’essere umano, favorita dagli ingranaggi
dell'attuale economia globalizzata, [che] tende a rendere omogenee le culture e a indebolire
l'immensa varieta culturale, che & un tesoro dell'umanita» (LS 144).

-9-



Pertanto, il processo di evangelizzazione della Chiesa in Amazzonia non puo prescindere
dalla promozione e dalla cura del territorio (natura) e dei suoi popoli (culture). Per questo, ha bisogno
di stabilire ponti che possano articolare i saperi ancestrali con le conoscenze contemporanee (cf.
LS 143-146), particolarmente quelle che riguardano l'utilizzo sostenibile del territorio e uno sviluppo
coerente con i sistemi di valori e con le culture dei popoli che abitano questi luoghi, da riconoscere
come loro autentici custodi, e in definitiva come loro proprietari.

Ma I'ecologia integrale € pit che la mera connessione tra I'elemento sociale e quello ambientale.
Essa comprende pure la necessita di promuovere un’armonia personale, sociale ed ecologica, per la
guale abbiamo bisogno di una conversione personale, sociale ed ecologica (cf. LS 210). L'ecologia
integrale, dunque, ci invita a una conversione integrale. «Questo esige anche di riconoscere i propri
errori, peccati, vizi o negligenze» e le omissioni con cui «offendiamo la creazione di Dio», e chiede
di «pentirsi di cuore» (LS 218). Soltanto quando saremo coscienti di come il nostro stile di vita e il
nostro modo di produrre, commerciare, consumare e scartare influenzano la vita del nostro ambiente
e delle nostre societa, allora potremo avviare un cambiamento di rotta integrale.

Cambiare rotta, o convertirsi integralmente, non pud esaurirsi in una conversione di tipo
individuale. Un cambiamento profondo del cuore, espresso in comportamenti personali, € necessario
guanto un cambiamento strutturale, espresso in comportamenti sociali, in leggi e in programmi
economici coerenti. Quando si tratta di promuovere questo cambiamento radicale che ’Amazzonia
e il pianeta esigono, i processi di evangelizzazione possono contribuire molto, soprattutto grazie alla
profondita con cui lo Spirito di Dio pervade la natura e i cuori delle persone e dei popoli.

10. Annunciare il Vangelo di Gesu nell’Amazzonia: dimensione sacramentale

Mentre la Chiesa riconosce la forte ipoteca e il potere del peccato, soprattutto nella distruzione
sociale e ambientale, essa non si scoraggia nel suo camminare insieme al popolo amazzonico
e, sostenuta dalla grazia di Cristo, si impegna a superare la fonte del peccato. Uno sguardo
ecclesiale contemplativo e una pratica sacramentale coerente sono le chiavi per I'evangelizzazione
dell’Amazzonia.

«L'universo si sviluppa in Dio, che lo riempie tutto. Quindi c’é un mistero da contemplare
in una foglia, in un sentiero, nella rugiada, nel volto di un povero» (LS 233). Chi sa contemplare
«tutto quanto c’e di buono nelle cose e nelle esperienze del mondo», scopre l'intima connessione
di tutte queste cose ed esperienze con Dio (LS 234). Percio la comunita cristiana, specialmente
in Amazzonia, € invitata a osservare la realta con uno sguardo contemplativo mediante il quale le
divenga possibile cogliere la presenza e I'azione di Dio in tutta la creazione e in tutta la storia.

Inoltre, tenendo conto che «i Sacramenti sono un modo privilegiato in cui la natura viene
assunta da Dio e trasformata in mediazione della vita soprannaturale», la loro celebrazione € un invito
permanente ad «abbracciare il mondo su un piano diverso» (LS 235). Per esempio, la celebrazione
del Battesimo ci invita a considerare I'importanza dellacqua” come sorgente di vita, hon solo come
strumento o risorsa naturale, e responsabilizza la comunita credente a custodire questo elemento
come dono di Dio per tutto il pianeta. Inoltre, tenendo conto che l'acqua del Battesimo purifica il
battezzato da tutti i peccati, la sua celebrazione permette alla comunita cristiana di comprendere
il valore dellacqua e “del fiume” come sorgente di purificazione, facilitando I'inculturazione dei riti
legati all'acqua propri della sapienza ancestrale dei popoli amazzonici.

La celebrazione dell’Eucaristia ci invita a riscoprire come «il Signore, al culmine del mistero
dell'Incarnazione, volle raggiungere la nostra intimita attraverso un frammento di materia» (LS 236).
L’Eucaristia, pertanto, ci riporta al «centro vitale dell’'universo», al fulcro traboccante d’amore e di vita

-10-



inesauribile del Figlio incarnato, presente sotto le apparenze del pane e del vino, frutto della terra-
vite e del lavoro degli uomini (LS 236). Nell'Eucaristia la comunita celebra un amore cosmico, in cui
gli esseri umani, accanto al Figlio di Dio incarnato e a tutta la creazione, rendono grazie a Dio per la
vita nuova in Cristo resuscitato (cf. LS 236). In questo modo, I'Eucaristia costituisce la comunita, una
comunita pellegrina festiva che diventa «fonte di luce e di motivazione per le nostre preoccupazioni
per 'ambiente, e ci orienta ad essere custodi di tutto il creato» (LS 236). Allo stesso tempo, il sangue
di tanti uomini e donne che € stato versato, irrorando le terre amazzoniche per il bene dei suoi abitanti
e del territorio, si mescola al Sangue di Cristo, versato per tutti e per tutta la creazione.

11. Annunciare il Vangelo di Gesu nell’Amazzonia: dimensione ecclesiale-missionaria

Nella Chiesa in uscita (cf. EG 46), «per sua natura missionaria» (AG 2, DAp 347), tutti
i battezzati hanno la responsabilita di essere discepoli missionari, partecipando alla vita ecclesiale
con modalita diverse e all’interno di ambiti differenti.

Una delle importanti acquisizioni della coscienza magisteriale della Chiesa €, in effetti, quella di
sentirsi chiamata ad «annunziare sempre e dovunque i principi morali anche circa 'ordine sociale, e
cosi pure pronunciare il giudizio su qualsiasi realta umana, in quanto lo esigano i diritti fondamentali
della persona umana o la salvezza delle anime» (CCC 2032; CIC can. 747).

La lode a Dio deve accompagnarsi alla pratica della giustizia in favore dei poveri. Come
proclama il Salmo 146 (145): «Loda il Signore, anima mia: lodero il Signore finché ho vita, [...] al
Signore che libera i prigionieri, che da il pane agli affamati, che sostiene I'orfano e la vedova.
Questa missione ha bisogno della partecipazione di tutti e di una riflessione piu ampia che permetta di
considerare le condizioni storiche concrete, sia sociali che ambientali ed ecclesiali. In questo senso,
un approccio missionario in Amazzonia richiede piu che mai un magistero ecclesiale esercitato
nell’ascolto dello Spirito Santo, che sia in grado di assicurare tanto l'unita quanto la diversita.
Quest'unita nella diversita, seguendo la tradizione della Chiesa, & attraversata strutturalmente dal
cosiddetto sensus fidei del Popolo di Dio.

Papa Francesco ha ripreso quest’aspetto messo in luce dal Concilio Vaticano Il (cf. LG 12;
DV 10), ricordando che «in tutti i battezzati, dal primo all'ultimo, opera la forza santificatrice dello
Spirito che spinge ad evangelizzare. Il Popolo di Dio € santo in ragione di questa unzione che lo
rende infallibile “in credendo”. Questo significa che quando crede non si sbhaglia [...]. Dio dota la
totalita dei fedeli di un istinto della fede — il sensus fidei — che li aiuta a discernere cio che viene
realmente da Dio» (EG 119).

Tale discernimento deve essere accompagnato dai pastori, specialmente dai Vescovi.
Infatti, la conservazione della Tradizione ecclesiale, attuata da tutto il Popolo di Dio, esige I'unita di
questo Popolo con i suoi pastori (cf. DV 10) per la lettura e il discernimento delle nuove realta. Sono
i Vescovi, come principio di unita del Popolo di Dio (cf. LG 23), coloro che hanno la responsabilita di
conservare l'unita della Tradizione originata e basata sulle Sacre Scritture (cf. DV 9).

Cosi, il senso religioso dell’Amazzonia, come esempio di espressione del sensus fidei, ha
bisogno dell’accompagnamento e della presenza dei pastori (cf. EN 48). Quando Papa Francesco
ha incontrato i popoli del’Amazzonia a Puerto Maldonado, ha affermato: «Ho voluto venire a visitarvi
e ascoltarvi, per stare insieme nel cuore della Chiesa, unirci alle vostre sfide e con voi riaffermare
un’opzione sincera per la difesa della vita, per la difesa della terra e per la difesa delle culture». |
rappresentati dei popoli presenti, da parte loro, gli hanno risposto: «Noi veniamo ad ascoltare VVostra
Santita, a stare insieme al Papa nel cuore della Chiesa e a partecipare all’edificazione di questa
Chiesa perché assuma sempre piu un volto amazzonico». In questo ascolto reciproco tra il Papa (e
le autorita ecclesiali) e gli abitanti del popolo amazzonico si alimenta e si rafforza il sensus fidei del

-11-



Popolo e cresce il suo essere ecclesiale: «Abbiamo bisogno di esercitarci nell’arte di ascoltare, che
e piu che sentire» (EG 171).

L'Assemblea Speciale per la Regione Panamazzonica ha bisogno di un grande esercizio
di ascolto reciproco, specialmente di un ascolto tra il Popolo fedele e le autorita magisteriali
della Chiesa. Una delle cose principali da ascoltare & il gemito «di migliaia di comunita private
dell’Eucaristia domenicale per lunghi periodi» (DAp 100, e). Confidiamo che la Chiesa, radicata
nelle sue dimensioni sinodali e missionarie (cf. Francesco, Discorso per la commemorazione del
50° anniversario dell'istituzione del Sinodo dei Vescovi, 17 ottobre 2015), possa generare processi
di ascolto (vedere-ascoltare) e di discernimento (giudicare), per poter rispondere (agire) alle realta
concrete dei popoli amazzonici.

I1l. AGIRE. NUOVI CAMMINI PER UNA CHIESA DAL VOLTO AMAZZONICO3
12. Chiesa dal volto amazzonico

«Essere Chiesa e essere Popolo di Dio», incarnato «nei popoli della terra» e nelle loro culture
(EG 115). L'universalita o cattolicita della Chiesa si trova dunque arricchita mediante «la bellezza di
questo volto pluriforme» (NMI 40) delle diverse manifestazioni delle Chiese particolari e delle loro
culture. Come ha segnalato Papa Francesco nel suo incontro con le comunita amazzoniche a Puerto
Maldonado, «gquanti non abitiamo queste terre abbiamo bisogno della vostra saggezza e delle vostre
conoscenze per poterci addentrare, senza distruggerlo, nel tesoro che racchiude questa regione. E
risuonano le parole del Signore a Moseé: “Togliti i sandali dai piedi, perché il luogo sul quale tu stai,
é suolo santo” (Es 3,5)» (Fr. PM).

La Chiesa & chiamata ad approfondire la sua identita mettendosi in relazione con le realta
dei territori in cui vive e ad accrescere la propria spiritualita ponendosi in ascolto della saggezza dei
popoli che la compongono. Per questo motivo, I'Assemblea Speciale per la Regione Panamazzonica
€ chiamata a individuare nuovi cammini per far crescere il volto amazzonico della Chiesa e anche
per rispondere alle situazioni di ingiustizia della regione, come il neocolonialismo delle industrie
estrattive, i progetti infrastrutturali che danneggiano la biodiversita e I'imposizione di modelli culturali
ed economici estranei alla vita dei popoli.

Cosi, rivolgendo l'attenzione alla realta locale e alla diversita delle microstrutture concrete
della regione, la Chiesa si rafforza costituendosi come un’alternativa di fronte alla globalizzazione
dell'indifferenza e alla logica uniformizzante incentivata da tanti mezzi di comunicazione, cosi come
a un modello economico che non € solito rispettare i popoli amazzonici e i loro territori.

Da parte loro le Chiese locali, che sono anch’esse Chiese missionarie, in uscita, possono
trovare nelle loro periferie dei luoghi privilegiati di esperienza evangelizzatrice, perché é la che
«maggiormente mancano la luce e la vita del Risorto» (EG 30). Nelle periferie i missionari incontrano
gliemarginati, i profughi e i rifugiati, i disperati e gli esclusi, dunque Gesu Cristo crocifisso ed esaltato,
«che ha voluto identificarsi con particolare tenerezza con i piu deboli e poveri» (DP 196).

Durante la preparazione del Sinodo, si dovra cercare di individuare esperienze pastorali
locali, sia positive che negative, che possano illuminare il discernimento in vista dell’elaborazione
di nuove linee d’azione.

13. Dimensione profetica

-12 -



Di fronte all'attuale crisi socio-ambientale, occorrono luci di orientamento e di azione per
poter operare la trasformazione delle pratiche e degli atteggiamenti.

Bisogna superare la miopia, la frettolosita e le soluzioni di corto raggio. E necessario mantenere
una prospettiva globale e andare oltre gli interessi propri o particolari, per poter condividere ed essere
responsabili di un progetto comune e globale.

«Tutto e collegato» & un’affermazione su cui tanto insiste Papa Francesco, allo scopo di entrare
in dialogo con le radici spirituali delle grandi tradizioni religiose e culturali. Si fa strada I'esigenza di
un consenso intorno a un’agenda minima: sviluppo integrale e sostenibile, cosi com’e stato descritto
in precedenza, che include allevamento e agricoltura sostenibili, energia hon contaminata, rispetto
delle identita e dei diritti dei popoli tradizionali, acqua potabile per tutti. Si tratta di temi fondamentali
spesso assenti in Panamazzonia.

Si deve trovare un equilibrio e 'economia deve privilegiare la sua vocazione in favore
della dignita della vita umana. Questo rapporto di equilibrio deve tutelare 'ambiente e la vita dei piu
vulnerabili. Attualmente c’é «una sola e complessa crisi socio-ambientale» (LS 139).

L'Enciclica Laudato si’ (cf. nn. 216ss) ci invita a una conversione ecologica che esige uno stile di
vita nuovo. L'orizzonte di riferimento & rappresentato dall’altro. Si deve praticare la solidarieta globale
e superare l'individualismo, dischiudere cammini nuovi di liberta, verita e bellezza. La conversione
domanda di liberarci dall'ossessione del consumo. Comprare & un atto morale, non solo economico.
La conversione ecologica significa assumere la mistica dell’interconnessione e dell'interdipendenza
di tutto il creato. La gratuita non puo che imporsi nei nostri comportamenti quando comprendiamo che
la vita & dono di Dio. Abbracciare la vita in solidarieta comunitaria esige un cambiamento del cuore.

Questo nuovo paradigma apre prospettive di trasformazione personale e sociale.
La gioia e la pace sono possibili quando non siamo ossessionati dal consumo. Papa Francesco
propone un rapporto armonioso con la natura che ci consente di vivere una felice sobrieta, la pace
interiore con se stessi in relazione con il bene comune, e una serena armonia che domanda di
accontentarsi di quel che e veramente necessario. Si tratta di qualcosa che le culture occidentali
possono, e forse devono, apprendere dalle culture tradizionali amazzoniche, come pure da altri
territori e comunita del pianeta. Essi, i popoli, khanno molto da insegnarci» (EG 198). Nell'amore
per la loro terra e nella loro relazione con gli ecosistemi, essi conoscono il Dio Creatore, sorgente di
vita. Quei popoli «con le proprie sofferenze conoscono il Cristo sofferente» (EG 198). Essi, nella loro
concezione dialogica della vita sociale, sono mossi dallo Spirito Santo. Per questo Papa Francesco
ha affermato che «& necessario che tutti ci lasciamo evangelizzare da loro» e dalle loro culture, e
che il compito della nuova evangelizzazione richiede di «prestare ad essi la nostra voce nelle loro
cause, ma anche [siamo chiamati] ad essere loro amici, ad ascoltarli, a comprenderli e ad accogliere
la misteriosa sapienza che Dio vuole comunicarci attraverso di loro» (EG 198). Di conseguenza, i
loro insegnamenti potrebbero indicare la direzione delle priorita per i nuovi cammini della Chiesa in
Amazzonia.

14. Ministeri dal volto amazzonico

Attraverso molti incontri regionali in Amazzonia, la Chiesa Cattolica ha approfondito la
consapevolezza che la sua universalita si incarna nella storia e nelle culture locali. In questo modo
si manifesta e si realizza la Chiesa di Cristo, una, santa, cattolica e apostolica (cf. CD 11). Grazie a
tale consapevolezza, la Chiesa tiene oggi gli occhi puntati sul’ Amazzonia con una visione d’insieme,
che le permette di rendersi conto delle grandi sfide socio-politiche, economiche ed ecclesiali che
minacciano questa regione, ma senza perdere la speranza nella presenza di Dio, alimentata dalla
creativita e dalla tenace perseveranza dei suoi abitanti.

-13-



Negli ultimi decenni, anche grazie al grande impulso venuto dal Documento di Aparecida,
la Chiesa dell’Amazzonia ha preso coscienza che, a causa delle immense distese territoriali, della
grande varieta dei popoli e dei rapidi cambiamenti degli scenari socio-economici, la sua pastorale non
riusciva a garantire che una presenza precaria. Era (e continua a essere) necessaria una maggiore
presenza ecclesiale, per poter rispondere a tutto cio che e specifico di questa regione a partire dai
valori del Vangelo, avendo consapevolezza, fra I'altro, del'immensa estensione geografica, tante
volte di difficile accesso, della grande diversita culturale e del forte influsso esercitato da interessi
nazionali e internazionali in cerca di un arricchimento economico facile attraverso le risorse presenti
nella regione. Una missione incarnata esige di ripensare la scarsa presenza della Chiesa in rapporto
all'immensita del territorio e alla sua varieta culturale.

La Chiesa dal volto amazzonico deve «ricercare un modello di sviluppo alternativo, integrale e
solidale, fondato su un’etica attenta alla responsabilita per un'autentica ecologia naturale e umana,
che sia radicata nel Vangelo della giustizia, nella solidarieta e nella destinazione universale dei beni;
che superi la logica utilitarista ed individualista, che rifiuta di sottoporre ai criteri etici i poteri economici
e tecnologici» (DAp 474, c). Pertanto, & necessario incoraggiare tutto il Popolo di Dio a partecipare
alla missione di Cristo, Sacerdote, Profeta e Re (cf. LG 9), e a non rimanere indifferente di fronte alle
ingiustizie della regione per poter individuare, in ascolto dello Spirito, gli auspicati nuovi cammini.

Questi nuovi cammini per la pastorale dellAmazzonia esigono di «rilanciare I'opera delle
Chiesa» (DAp 11) nel territorio e di approfondire il «processo di inculturazione» (EG 126), che
domanda alla Chiesa amazzonica di avanzare proposte «coraggiose», fatte con «audacia» e «senza
paurax», come ci chiede Papa Francesco. Il profilo profetico della Chiesa si mostra oggi attraverso il
suo profilo ministeriale partecipativo, capace di rendere i popoli indigeni e le comunita amazzoniche
i «principali interlocutori» (LS 146) all'interno di tutte le questioni pastorali e socio-ambientali del
territorio.

Per intervenire sulla presenza precaria della Chiesa e trasformarla in una presenza
piu capillare e incarnata, c'é bisogno di stabilire una gerarchia delle urgenze in Amazzonia. Il
Documento di Aparecida menziona la necessita di una «coerenza eucaristica» (DAp 436) per tutta la
regione amazzonica, riferendosi non solo alla possibilita che tutti i battezzati partecipino alla Messa
dominicale, ma anche all’esigenza che crescano cieli nuovi e terra nuova come anticipazione del
Regno di Dio in Amazzonia.

In questo senso il Vaticano Il ci ricorda che tutto il Popolo di Dio partecipa al sacerdozio di
Cristo, benché distinguendo tra sacerdozio comune e sacerdozio ministeriale (cf. LG 10). Per questo
€ urgente valutare e ripensare i ministeri che oggi sono necessari per rispondere agli obiettivi di
«una Chiesa con un volto amazzonico e una Chiesa con un volto indigeno» (Fr. PM). Una priorita
e quella di precisare i contenuti, i metodi e gli atteggiamenti di una pastorale inculturata, capace di
rispondere alle grandi sfide del territorio. Un’altra priorita & quella di proporre nuovi ministeri e servizi
per i diversi agenti pastorali, che rispondano ai compiti e alle responsabilita della comunita. In questa
linea, occorre individuare quale tipo di ministero ufficiale possa essere conferito alla donna, tenendo
conto del ruolo centrale che le donne rivestono oggi nella Chiesa amazzonica. E altresi necessario
sostenere il clero indigeno e nativo del territorio, valorizzandone l'identita culturale e i valori propri.
Infine, bisogna progettare nuovi cammini affinché il Popolo di Dio possa avere un accesso migliore
e frequente all’Eucaristia, centro della vita cristiana (cf. DAp 251).

15. Nuovi cammini
Mentre pensiamo a una Chiesa dal volto amazzonico, sogniamo con i piedi per terra, la

nostra terra di origine. Al tempo stesso, riflettiamo con gli occhi aperti su come questa Chiesa dovra

-14-



essere, a partire dalla concreta varieta culturale dei popoli. | nuovi cammini dovranno incidere sui
ministeri, sulla liturgia e sulla teologia (teologia india)4.

La Chiesa si € indirizzata ai popoli mossa dal mandato di Gesu e dalla fedelta al suo Vangelo.
Oggi essa ha bisogno di scoprire «con gioia e rispetto i semi della Parola» (AG 11) all'interno della
regione.

Tutto il Popolo di Dio, coni suoi Vescovi e sacerdoti, religiosi e religiose, missionari e missionarie
religiosi e laici, &€ chiamato a entrare con cuore aperto in questo nuovo cammino ecclesiale. Tutti
sono chiamati a vivere insieme alle comunita e a impegnarsi in difesa della loro esistenza, ad amarle
e ad amare le loro culture. | missionari autoctoni e quelli che vengono da fuori devono coltivare la
spiritualita della contemplazione e della gratuita, sentire con il cuore e guardare con gli occhi di Dio
i popoli amazzonici e indigeni.

La spiritualita pratica, quella con i piedi per terra, offre la possibilita di trovare la gioia e il
gusto di vivere insieme ai popoli amazzonici, e cosi di valorizzare le loro ricchezze culturali in cui
Dio ha seminato il seme della Buona Notizia. Dobbiamo essere anche capaci di riconoscere quegli
elementi presenti all'interno delle culture che, essendo storicamente condizionati, hanno bisogno di
purificazione, e di lavorare per la conversione individuale e comunitaria, coltivando il dialogo a diversi
livelli. La spiritualita profetica e del martirio accresce il nostro impegno per la vita dei popoli e la difesa
del loro passato e del loro presente, spingendoci a guardare avanti per costruire una nuova storia.

Siamo chiamati come Chiesa a rafforzare il protagonismo dei popoli: abbiamo bisogno di
una spiritualita interculturale che ci aiuti a interagire con le diversita dei popoli e con le loro tradizioni.
Dobbiamo aggregare le forze per prenderci insieme cura della nostra Casa Comune.

C’eé bisogno di una spiritualita di comunione fra i missionari autoctoni e quelli che vengono
da fuori, per imparare insieme ad accompagnare le persone, ascoltando le loro storie, partecipando
ai loro progetti di vita, condividendo la loro spiritualita e facendo proprie le loro lotte. Una spiritualita
con lo stile di Gesu: semplice, umano, dialogante, samaritano, che permetta di celebrare la vita, la
liturgia, 'Eucaristia, le feste, sempre rispettando i ritmi propri di ogni popolo.

Incoraggiare lo sviluppo di una Chiesa dal volto amazzonico implica, per i missionari, la
capacita di scoprire i semi e i frutti del Verbo gia presenti nella concezione del mondo dei popoli
della regione. Per fare questo & necessario assicurare una presenza stabile e conoscere la lingua
autoctona, la cultura e I'esperienza spirituale di quei popoli. Soltanto cosi la Chiesa potra rendere
presente tra di essi la vita di Cristo.

Per concludere, e ricordando le parole di Papa Francesco, vorremmo «chiedere, per
favore, a tutti coloro che occupano ruoli di responsabilita in ambito economico, politico o sociale,
a tutti gli uomini e le donne di buona volonta: siamo “custodi” della creazione, del disegno di Dio
iscritto nella natura, custodi dell’altro, dell’ambiente; non lasciamo che segni di distruzione e di morte
accompagnino il cammino di questo nostro mondo» (Francesco, Omelia nella Messa di inizio del
ministero petrino, 19.111.2013).

Inoltre, vorremmo anche chiedere ai popoli del’Amazzonia: «Aiutate i vostri Vescovi, aiutate i
vostri missionari e le vostre missionarie affinché si uniscano a voi, e in questo modo, dialogando con
tutti, possano plasmare una Chiesa con un volto amazzonico e una Chiesa con un volto indigeno.
Con questo spirito ho convocato un Sinodo per '’Amazzonia nell’anno 2019» (Fr. PM).

QUESTIONARIO

-15-



La finalita del Questionario & quella di ascoltare la Chiesa di Dio in riferimento ai «nuovi
cammini per la Chiesa e per una ecologia integrale» in Amazzonia. Lo Spirito parla attraverso tutto
il Popolo di Dio. Ascoltandolo si possono conoscere le sfide, le speranze, le proposte, e riconoscere
i nuovi cammini che Dio chiede alla Chiesa in questo territorio. Il presente Questionario € indirizzato
ai pastori affinché vi rispondano consultando il Popolo di Dio. Per fare questo sono invitati a cercare
i mezzi piu adeguati secondo le specifiche realta locali. Il Questionario & strutturato in tre parti che
corrispondono alle diverse sezioni del Documento Preparatorio: vedere, discernere-giudicare, agire.

| PARTE

Quali sono i problemi pit importanti nella sua comunita: le minacce e le difficolta che riguardano
la vita, il territorio e la cultura?Alla luce di Laudato si’, come si configurano la biodiversita e la
sociodiversita nel suo territorioc?Come incidono o non incidono queste diversita nel suo lavoro
pastorale?Alla luce dei valori del Vangelo, che tipo di societa dobbiamo promuovere e di quali mezzi
disponiamo per farlo, tenendo conto della realta rurale e di quella urbana e delle loro differenze
socio-culturali?Considerata I'enorme ricchezza della loro identita culturale, quali sono i contributi, le
aspirazioni e le sfide dei popoli amazzonici in relazione alla Chiesa e al mondo?In quale maniera
questi contributi possono essere integrati in una Chiesa dal volto amazzonico?Come la Chiesa deve
accompagnare i processi di organizzazione dei popoli in riferimento alla loro identita e alla difesa
dei loro territori e diritti all'interno di una pastorale integrale?Quali dovrebbero essere le risposte
della Chiesa alle sfide della pastorale urbana nel territorio amazzonico?Se esistono nel suo territorio
Popoli Indigeni in Isolamento Volontario (PIAV), come la Chiesa dovrebbe comportarsi per difendere
la loro vita e i loro diritti?

I PARTE

Quali speranze offre la presenza della Chiesa alle comunita amazzoniche in ordine alla vita, al
territorio e alla cultura?Come promuovere un’ecologia integrale, ovvero ambientale, economica,
sociale, culturale e della vita quotidiana (cf. LS 137-162) in Amazzonia?Nel contesto della sua Chiesa
locale, in che modo Gesu é Buona Notizia nella vita della famiglia, della comunita e della societa
amazzoniche?Come la comunita cristiana pud rispondere alle situazioni di ingiustizia, poverta,
disuguaglianza, violenze (tra le altre ricordiamo la droga, la tratta di persone, la violenza contro la
donna, lo sfruttamento sessuale, la discriminazione verso i popoli indigeni e i migranti) e di esclusione
in Amazzonia?Quali elementi specifici delle identita culturali possono facilitare I'annuncio del Vangelo
nella novita del mistero di Gestu?Quali cammini si possono intraprendere per inculturare la nostra
pratica sacramentale nell’esperienza vissuta dei popoli indigeni?Come la comunita dei credenti, che
€ «missionaria per sua natura» e nel modo che le é specifico, partecipa al magistero concreto e
guotidiano della Chiesa in Amazzonia?

I PARTE

Quale Chiesa sogniamo per I'’Amazzonia?Come immagina una Chiesa in uscita e dal volto
amazzonico e quali caratteristiche dovrebbe avere?Esistono spazi di espressione autoctona e di
partecipazione attiva nella pratica liturgica delle sue comunita?Una delle grandi sfide in Amazzonia
e I'impossibilita di celebrare I'Eucaristia in modo frequente e in tutti i luoghi. Come rispondere a
guesto?Come riconoscere e valorizzare il ruolo dei laici nei diversi ambiti pastorali (catechesi, liturgia
e carita)?Quale ruolo devono avere i laici nei diversi ambiti socio-ambientali nel territorio?Cosa
deve caratterizzare I'annuncio e la denuncia profetici in Amazzonia?Quali caratteristiche devono
possedere coloro che recano I'annuncio della Buona Notizia in Amazzonia?Quali sono i servizi e

-16-



i ministeri dal volto amazzonico nella sua giurisdizione ecclesiastica e quali caratteristiche hanno?
Quali sono i servizi e i ministeri dal volto amazzonico che Lei ritiene dovrebbero essere creati e
promossi?In che modo la vita consacrata puo contribuire con i suoi carismi alla costruzione di una
Chiesa dal volto amazzonico?Il ruolo delle donne nelle nostre comunita e di somma importanza:
come riconoscerlo e valorizzarlo nella prospettiva di nuovi cammini pastorali?Come la religiosita
popolare, e in particolare la devozione mariana, si integrano e possono contribuire ad aprire nuovi
cammini per la Chiesa in Amazzonia?Quale potrebbe essere il contributo dei mezzi di comunicazione
per aiutare a costruire una Chiesa dal volto amazzonico?

* % %

SIGLE E ABBREVIAZIONI
AG: Concilio Ecumenico Vaticano Il, Decreto Ad Gentes (7.X11.1965)

CCC: Catechismo della Chiesa Cattolica (11.X.1992)

CIC: Codice di Diritto Canonico (25.1.1983)

CD: Concilio Ecumenico Vaticano Il, Decreto Christus Dominus (28.X.1965)

DAp: Documento di Aparecida. Testo conclusivo della V Conferenza Generale dell’Episcopato
Latinoamericano (2007)

DP: Documento di Puebla. Testo conclusivo della Ill Conferenza Generale dell’Episcopato
Latinoamericano (1979)

DSD: Documento di Santo Domingo. Testo conclusivo della IV Conferenza Generale dell’Episcopato
Latinoamericano (1992)

DV: Concilio Ecumenico Vaticano Il, Costituzione Dogmatica Dei Verbum (18.X1.1965)

EG: Francesco, Esortazione Apostolica Evangelii Gaudium (24.X1.2013)

EN: Paolo VI, Esortazione Apostolica Evangelii Nuntiandi (8.X11.1975)

Fr. PM: Francesco, Discorso in occasione dell’'lncontro con i popoli dellAmazzonia, Puerto
Maldonado, Peru (19.1.2018)

Fr. EP: Francesco, Saluto in occasione dell'lncontro con la popolazione di Puerto Maldonado
(19.1.2018)

-17 -



Fr. FPI: Francesco, Discorso ai rappresentanti dei popoli indigeni (15.11.2017)

GS: Concilio Ecumenico Vaticano I, Costituzione Pastorale Gaudium et Spes (7.X11.1965)

LG: Concilio Ecumenico Vaticano I, Costituzione Dogmatica Lumen Gentium (21.X1.1964)

LS: Francesco, Lettera Enciclica Laudato si’ (24.V.2015)

NMI: Giovanni Paolo I, Lettera Apostolica Novo Millennio Ineunte (6.1.2001)

PIAV: Popoli Indigeni in Isolamento Volontario

PO: Concilio Ecumenico Vaticano Il, Decreto Presbyterorum Ordinis (7.X11.1965)

PP: Paolo VI, Lettera Enciclica Populorum Progressio (26.111.1967)

REPAM: Rapporto Esecutivo dell’lncontro Fondativo della Rete Ecclesiale Panamazzonica
(12.1X.2014)

SC: Concilio Ecumenico Vaticano I, Costituzione Sacrosanctum Concilium (4.X11.1963)

UR: Concilio Ecumenico Vaticano I, Decreto Unitatis redintegratio (21.X1.1964)

1 In questo documento si utilizzano indistintamente i termini “indigeni”, “aborigeni” e “popoli originari”.

2 Siintende per Panamazzonia I'insieme dei territori che si estendono oltre il solo bacino dei fiumi.

3 Fonte: REPAM, Memorie dell'Incontro “Chiesa dal volto amazzonico e indigeno” (Quito, Ecuador,
28-30.X1.2017).

4 Cf. CELAM, VI Simposio di Teologia India (Asuncion, Paraguay, 18-23.1X.2017).

-18-



