A cura del

~r
l Centro Missionario Diocesano di Mantova

SINODO SULL’AMAZZONIA

Roma 6-27 ottobre 2019

“Nuovi cammini per la Chiesa e per una ecologia integrale”

AMAZON BASIN

Fonti: 1 - Documento Preparatorio per il Sinodo sull'Amazzonia (DPSA)

Link: http://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/it.html;

(Su gquesto sito del Vaticano puoi trovare tante altre informazioni.)
2 - Missio Italia: Sinodo sull’Amazzonia: Schede e Video per I'animazione e la formazione (MSV)

Link: https://www.missioitalia.it/sinodo-sullamazzonia/

Le schede e i video sono indicati per:
o percorsi sul’ambiente nelle scuole con ragazzi e giovani
o incontri nelle parrocchie con ragazzi, giovani e adulti.

3 - Rivista “Popoli e Missione” N° 7 2019. Dossier: “La foresta ferita aiutera il mondo a guarire”
(PMD)


http://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/it.html
https://www.missioitalia.it/sinodo-sullamazzonia/

1-IL TERRITORIO CON I SUOI ABITANTI
(cfr DPSA 1-2)

Il bacino amazzonico

- Si estende per piu di sette milioni e mezzo di chilometri quadrati, con nove Paesi che si
spartiscono questo grande bioma (Brasile, Bolivia, Colombia, Ecuador, Guyana, Pert, Suriname,
Venezuela, includendo la Guyana Francese come territorio d’oltremare).

- Rappresenta per il nostro pianeta una delle maggiori riserve di biodiversita (dal 30 al 50 % della
flora e fauna del mondo) e di acqua dolce (20% dell’acqua dolce non congelata di tutto il pianeta)

- Il Rio delle Amazzoni porta nell’Oceano 200.000 metri cubi di acqua al secondo.

- Possiede piu di un terzo dei boschi primari del pianeta e, benché i maggiori serbatoi di carbonio
siano in realta gli oceani, non per questo si puo ignorare il lavoro di raccolta di carbonio in
Amazzonia.

- Un albero pone nell’aria 200 litri di vapore acqueo al giorno. C’'é bisogno di questo polmone che
filtra I’aria e che garantisce le piogge.

- L’Amazzonia e la riserva che carica i venti di nubi e di vapore acqueo. | venti che dall’Africa
giungono in Amazzonia, si caricano di vapore acqueo e ritornano in nord Europa fino all’Africa.

- Moltissime medicine che usiamo vengono da studi fatti su piante ed animali dell’Amazzonia.
L’Amazzonia € quindi una ricchezza che ci & posta nelle mani e di cui conosciamo molto poco ma
di cui abbiamo estremamente bisogno.

- L’Amazzonia racchiude giacimenti minerari tra i pitt importanti del pianeta.

Identita dei popoli indigeni

(cfr DPSA 3)

Da piu di 6.000 anni gli indios vivono e percorrono questa immensa foresta e i suoi fiumi.
Nei nove Paesi che compongono la regione panamazzonica si registra la presenza di 30 milioni di
persone.Fra queste circa tre milioni di indigeni che rappresentano quasi 390 popoli e nazionalita
differenti. Inoltre esistono, nel territorio, fra i 110 e i 130 Popoli Indigeni in Isolamento Volontario
(PIAV) o “popoli liberi”. In aggiunta, ci sono indigeni che vivono nel tessuto urbano, alcuni dei quali
restano riconoscibili mentre altri in quel contesto tendono a dissolversi e per questo sono chiamati
“invisibili”.

Oltre alle minacce che emergono dall’interno delle loro culture, i popoli indigeni hanno subito forti
minacce esterne fin dai primi contatti con i colonizzatori. Contro tali minacce i popoli indigeni e le
comunita amazzoniche si organizzano, lottando per la difesa della loro esistenza e delle loro culture,
dei loro territori e dei loro diritti, e della vita dell’'universo e della creazione intera. | piu vulnerabili,
tuttavia, sono i PIAV, che non possiedono strumenti di dialogo e di negoziazione con gli agenti
esterni che invadono i loro territori.

“Per gli abitanti dell’Amazzonia la terra non e un bene economico, ma & un dono di Dio e degli
antenati che in essa riposano, uno spazio sacro con il quale hanno il bisogno di interagire per
alimentare la loro identita e i loro valori (Laudato Si’ 146). Le vite dei popoli indigeni sono una
memoria vivente della missione che Dio ha affidato a tutti noi: la protezione della nostra casa
comune”. (Papa Francesco)




Come vivono?

(cfr DPSA 3)

La maggior parte dei popoli amazzonici vive in comunita stanziali lungo i fiumi. Normalmente
coltivano piccoli orti intorno ai villaggi garantendosi una grande varieta di frutta e verdura tra cui
manioca, fagioli, grano e banane. Inoltre cacciano e pescano. Solo poche tribu sono nomadi o
seminomadi. Queste tendono a vivere nel folto della foresta, lontano dai fiumi. Si sostengono
principalmente con la caccia e la raccolta.

Alcuni “non indigeni” fanno difficolta a capire il diverso modo di essere degli indigeni. «La societa
tende a disprezzarli, non riconoscendo la loro differenza. La loro situazione sociale & segnata
dall’esclusione e dalla poverta» (Documento di Aparecida, 89). Tuttavia, «la loro visione del cosmo,
la loro saggezza hanno molto da insegnare a noi che non apparteniamo alla loro cultura. Tutti gli
sforzi che facciamo per migliorare la vita dei popoli amazzonici saranno sempre pochi» (Papa
Francesco).

Negli ultimi anni i popoli indigeni hanno iniziato a scrivere la loro storia.

Date le sue proporzioni geografiche, I’Amazzonia & una regione in cui vivono e convivono popoli e
culture diverse, con differenti stili di vita.

Fino alla colonizzazione la popolazione si concentrava soprattutto sulle rive dei grandi fiumi e dei
laghi. Con la colonizzazione e con la pratica diffusa della schiavitu indigena, molti popoli dovettero
abbandonare quei luoghi e rifugiarsi all’interno della foresta.

Questi popoli vigilano sui fiumi e hanno cura della terra, nello stesso modo in cui la terra ha cura di
loro. Sono i custodi della foresta e delle sue risorse.

2 - SFRUTTAMENTO E DISTRUZIONE
(cfr MSV Video 1)

Oggi, tuttavia, la ricchezza della foresta e dei fiumi amazzonici si trova minacciata dai grandi
interessi economici: incendi, disbhoscamento, vendita di concessioni forestali e di piantagioni,
inserimento di prodotti transgenici, esplorazione petrolifera, sfruttamento di minerali,
specialmente I'oro col problema del mercurio nei fiumi. Lo stesso narcotraffico scarica nei fiumi
tonnellate di calce, di acido solforico, acido cloridrico e benzina, frutto della trasformazione delle
foglie di coca in cocaina. Tutto questo portera alla morte della foresta.

A causa dei cambiamenti climatici e dell’opera dell’'uomo, gli incendi stanno aumentando.

- In Amazzonia ci sono piu di 180 specie di alberi che vengono tagliati

- Sta entrando con forza il modello estrattivo, che estrae risorse, idrocarburi, minerali come I'oro.

- Sfruttamento massimo del suolo seminando soia che poi si esporta alla gente della citta. Questo
rovina la terra. Stanno accettando qui cio che avviene a livello internazionale.

- L’allevamento intensivo brucia e disbosca aree molto estese per il pascolo del bestiame.

- L’agricoltura meccanizzata delle monoculture, ha un impatto disastroso sulla biodiversita e sul
suolo.




Testimonianza dalla Pampa boliviana

Una volta questa zona era piena di alberi, poi tutti gli alberi sono stati tagliati ed & diventata pampa.
Non crescono piu alberi, ma solo piccoli alberelli che rimangono bassi. | grandi allevatori I’hanno
trasformata in pascolo e 2-3 volte I'anno bruciano la pampa per far ricrescere il pascolo per il
bestiame, ed insieme bruciano altri alberi e tutti gli animali che vivono qui. In questo modo
impoveriscono la terra rendendola sterile.

Questi incendi creano anche problemi ai piccoli proprietari che vivono in riva ai fiumi: gli incendi,
con il vento, invadono le loro terre, bruciano le loro case, le loro coltivazioni, i loro bananeti e
rimangono senza nulla. Ma i grandi agricoltori e allevatori non si assumono nessuna responsabilita
per i danni provocati e non si preoccupano nhemmeno dei piccoli agricoltori.

Gli impresari traggono profitto da cio che sta avvenendo a scapito delle comunita indigene.

Testimonianza dei tagliatori di alberi

Abbiamo un piano di taglio degli alberi approvato per 60.000 ettari. Di questi ogni anno tagliamo gli
alberi che ci interessano di 1.000 ettari.

Prima di tagliare le piante arriva I'ingegnere forestale con altre persone per fare lo studio, poi si
fanno i sentieri e le tacche per numerare gli alberi da tagliare. Quindi entra la motosega per il taglio.
Arrivano poi le ruspe per aprire la strada e un’altra macchina porta i tronchi in un punto di raccolta.
Alla fine entrano i camion, caricano e partono.

Gli alberi che tagliamo non possono avere un tronco inferiore a 60 cm. | tronchi piu piccoli
rimangono di riserva.

Noi abbiamo una mappa della zona dove sono segnate le zone dove possiamo tagliare gli alberi. leri
abbiamo tagliato 9 alberi. Gli alberi segnati in questa mappa sono tutti nostri.

In realta tagliare gli alberi ci dispiace, ma abbiamo la necessita di vivere. E per questo che facciamo
guesto lavoro.

D: “Cosa succede nella tua testa quando tagli un albero? Pensi al denaro? Pensi alla storia
dell’albero?”

R: “E un lavoro, non penso, & solo il mio lavoro.”

Gliimpresari hanno in mano il mercato, hanno le strutture, utilizzano la manodopera e siccome non
ci sono altre possibilita di lavoro e di sostentamento per queste persone, le comunita vendono, o gli
impresari ottengono la concessione per prendere il legname.

“L’industria del legname in Amazzonia e fuori controllo e le imprese rubano il legno. Spacciano la
refurtiva per prodotto legale e la rivendono sul mercato internazionale” (Greenpeace)

Riflessioni di indigeni

- lodico atutti di occuparci della foresta, dei nostri alberi. Non tagliamoli perché ci danno I'umidita,
I'aria che respiriamo. Oggi, a causa dei cambiamenti climatici, c’@ molta siccita. A quest'epoca
pioveva sempre e poi noi seminavamo. Ma adesso no. Non c’e piu il periodo delle piogge come
prima e il periodo della semina non é piu lo stesso e, a causa di tutto questo, rimarremo come
una savana. Oggi é tutto foraggio e non ci sono piu alberi. Nella nostra zona in questi anni meta
della nostra foresta é stata distrutta.



- Nel bosco stesso abbiamo quello che ci serve per mangiare ma, a quelli che vengono dalla citta
a lavorare qui, non interessa. Risultato? Loro fanno il loro lavoro ed a loro interessa solo
guadagnare soldi.

- Basta rovinare il nostro bosco e quello che Dio ci ha dato, quello che Dio ci ha regalato col suo
immenso amore!

- Vedo che nella foresta ci sono molte piante, grazie a Dio, ma bisogna anche riforestare. Se ne
tagliamo una, dobbiamo seminarne almeno 10.

- Dobbiamo ringraziare Dio prima di tutto perché ci ha dato questo prodotto che & la nostra vita.
E per questo che noi lo conserviamo sempre, lo manteniamo con attenzione, che non si bruci,
che non succedano disastri perché sappiamo che senza questo non ci sono risorse. E da qui che
ricaviamo il poco che abbiamo con cui facciamo studiare i nostri figli.

- Per me ogni albero tagliato & un minuto in meno di vita.

- Abbiamo verificato che nei posti dove si e disboscato, non c’é piu acqua.

Estrazione dell’oro

L’oro che si raccoglie qui nei fiumi & chiamato oro fluviale. Si trova nei fiumi stessi, nei sedimenti tra
i granelli di sabbia. Per ricavarlo, con grandi pompe estraggono I’'acqua con i sedimenti. Li passano
su alcuni tappeti. Questi tappeti trattengono i granelli di sabbia, soprattutto i granelli piu pesanti
perché si incastrano piu facilmente, e I'oro e pesante. Alla fine di questo passaggio lavano questi
tappeti in un recipiente e quel che rimane lo mescolano col mercurio. || mercurio e I'oro creano un
amalgama, il resto viene buttato in acqua. Questo amalgama viene bruciato, il mercurio evapora e
resta I'oro. L’amalgama si chiama oro crudo. Dopo che viene fuso o bruciato rimane I'oro giallo. In
una settimana facciamo circa 6 palline. Crudo una pallina pesa 12 grammi, cotto (solo oro) 5 grammi.

In questo processo parte del mercurio entra direttamente in acqua, un’altra parte evapora, poi si
sedimenta di nuovo nel fiume o sulla terra. E cosi che inizia questo processo di contaminazione

Fiume Madre de Dios € uno dei grandi fiumi dell’Amazzonia Boliviana. Viene dal Peru portando
acqua, sedimenti ed anche parecchia contaminazione causata soprattutto dallo sfruttamento
dell'oro. Quando il mercurio entra nel fiume, per un processo biologico, si trasforma in
metilmercurio e questo si accumula nei pesci e diventa un problema per la salute delle persone.
Questo problema tocca il Peru e la Bolivia. Stiamo vedendo che i livelli di mercurio presenti nei pesci
in questo fiume sono piu alti di quanto e tollerabile per la salute.

Soprattutto per le persone della comunita di Valparaiso, presso la quale ci troviamo, poiché
mangiano molto pesce, la situazione € preoccupante per i rischi che corrono per la loro salute.

Questa attivita mineraria sta attraendo molta gente da tutto il paese per cui il nostro dipartimento
e quello che ha la maggiore immigrazione interna.

Come reagire? Come Chiesa a Porto Maldonado (Peru) (cfr MSV Video 5) stiamo cercando di
portare la gente ad intraprendere una estrazione pulita, cioé senza usare il mercurio.

L'estrazione nel nostro dipartimento Fortuna Milagritos si & sviluppata a partire dagli anni '60.
Queste attivita si sono rafforzate grazie al mercato internazionale. L'attivita mineraria a Madre de
Dios & arrivata quando il mercato del prezzo dell’oro ha cominciato ad aumentare. Siamo arrivati ad
un momento di grande impatto sociale e ambientale con uno sviluppo economico disordinato in
guesta regione fomentando lo sviluppo del mercato nero.



Nel 1974 fondarono il Banco Minero qui a Fortuna il quale era incaricato di lottizzare. Lo stato
peruviano ha promosso le piccole attivita estrattive e progressivamente la gente ha imparato a
lavorare col mercurio. Nella nostra cooperativa stiamo ora introducendo la tavola gravimetrica
perché vogliamo lavorare I’oro senza il mercurio.

La Caritas, vedendo i problemi causati dall’'uso del mercurio come contaminazione nei pesci e nelle
persone, ha cercato di promuovere altre esperienze. L'impresa mineraria “Fortuna Milagritos”
utilizza una tecnologia pulita e con loro siamo riusciti, in collaborazione con lo stato, a
implementare queste tavole gravimetriche che eliminano l'utilizzo del mercurio. Il materiale
aspirato viene gia setacciato al fiume. Qui arriva solo la sabbia fine. Grazie alla tavola gravimetrica,
alla sua pendenza, alla forza dell’acqua che trascina il materiale I'oro si ferma nella prima canaletta,
la sabbia nera nella seconda e I’arena piu in basso.

Abbiamo creato un ambiente di lavoro che permette ai lavoratori di operare in un ambiente sano
e confortevole.

L’estrazione muove molte attivita collaterali nel paese: taxi, botteghe, farmacie, trasporto fluviale,
ingegneri, avvocati, professionisti. La piccola estrazione ha bisogno di tutti questi professionisti.

In questa regione c’é@ ancora un mercato nero che continua e che lo stato non riesce a combattere.

Come Caritas abbiamo provato a generare alternative. E difficile che come chiesa possiamo
proporci come un’alternativa all’estrazione, pero crediamo di poter aiutare a generare pratiche piu
salutari, che non siano cosi aggressive con I'ambiente o per lo meno che I'economia famigliare non
si riduca solo all’estrazione dell’oro.

La Soia sta entrando di forza

Con grandi capitali internazionali le grandi imprese multinazionali vogliono cambiare quest’area
dell’Amazzonia boliviana in area per la soia o per altri prodotti come la canna da zucchero, il
girasole o la palma da olio che si usa da altre parti del mondo. Questo significa: tagliare il bosco,
fare monocultura e percio distruggere poco a poco questa terra perché si consumano le sostanze
nutritive, si utilizzano prodotti chimici e si uccide tutto quello che vive nella terra.

La soia genera 500 milioni di dollari per anno, € in aumento e c’é€ molta terra dove in teoria si
potrebbe seminare. Il boliviano non ne riceve benefici, ma solo gli effetti negativi perché si
ammala per il glifosato e i veleni.

Appello

“Noi come cristiani, come credenti nel Signore, chiediamo, diciamo, pretendiamo..., ma
soprattutto chiediamo di essere protetti, che prendano coscienza di quello che fanno, che pensino
di piu alle future generazioni, perché ai piti grandi sembra non interessare. Ma pensino che hanno
figli, nipoti e I'egoismo non serve. Quelli che soffriranno le conseguenze saranno quelli che
lasciamo dietro di noi. Quindi chiediamo ardentemente di valorizzare quello che Dio ci ha dato, il
suo regalo.”



Qual e il problema?

Quasi tutti i problemi degli indios amazzonici derivano dalla terra e dalle sue risorse, di cui molti
‘stranieri’ vogliono impadronirsi ad ogni costo. In passato oggetti del desiderio erano I'oro, la
gomma e il legno. Oggi le minacce piu gravi sono legate al boom del petrolio, alle esplorazioni di
gas nel’Amazzonia orientale, al taglio illegale della foresta e alla rapida espansione
dell’allevamento e delle imprese agricole.

Dagli anni ‘80 c’é stato un boom nello sfruttamento della foresta pluviale amazzonica per
I'estrazione mineraria e per I'allevamento intensivo del bestiame, che costituiscono una grave
minaccia per la popolazione indigena. | coloni invadono illegalmente i territori indigeni
continuando a distruggere I'ambiente da cui dipende la sopravvivenza delle tribu, provocando
violenti scontri e diffondendo malattie infettive. Gli Awa ad esempio, sono stati definiti la tribu piu
minacciata del mondo proprio perché il loro territorio e stato invaso da taglialegna e allevatori
illegali. Altri gruppi, come gli Akuntsu e i Kanog, sono stati portati sull’orlo dell’estinzione durante
gli ultimi decenni del XX secolo.

Oggi, 5 secoli dopo I'arrivo dei primi europei, moltissimi indios continuano a morire per mano
degli invasori.

Dal 1988 la costituzione brasiliana riconosce il diritto ai popoli indigeni di perseguire i loro modi
di vita tradizionali e il possesso permanente ed esclusivo delle loro terre tradizionali.

Tuttavia i popoli indigeni sono ancora costretti ad affrontare una serie di minacce esterne.

Se ogni 10 secondi se ne va un ettaro di foresta

(cfr MSV Video 2)

Ogni 10 secondi se ne va un po’ di ossigeno, un po’ dell’aria, un po’ dell’acqua del mondo. Nel
mondo occidentale quando presentiamo questi dati si dice: “Chi li ferma”? Il ragionamento che
fanno in Amazzonia é: “l boschi che c’erano in Europa sono stati sostituiti? Si e distrutta la foresta,
si sono venduti i legnami, si sono costruite la fabbriche che danno reddito. Peré da una parte ora
si accorgono che manca I’aria e vorrebbero che noi non distruggessimo la foresta per sostituirla
con le fabbriche perché loro hanno bisogno di aria”; d’altra parte loro hanno bisogno delle nostre
materie prime e sono i primi a distruggere anche la nostra foresta.

Come possiamo parlare di giustizia e di stesse opportunita di fronte alla vita? Si richiede una
riflessione di valori, di giustizia e di equanimita.

In Amazzonia ogni 10 secondi un ettaro di foresta viene sbancato e viene sostituito da riso, soia o
erba per il pascolo.

Se continuiamo di questo passo siamo molto vicini al punto di non ritorno del disastro ambientale.

In alcune zone dell’Amazzonia si € passati da una pianura che dava erba, a savana secca dove non
cresce nulla, se non serpenti e scorpioni. La gente ha dovuto andarsene nelle periferie delle citta
dove si sopravvive.



Due anni fa c’e stata siccita perché sulle montagne € mancata la neve e gli esperti hanno spiegato
che questo & dovuto al fatto che nelle pianure le foreste sono state distrutte. Quando ci sono alberi
alti 'umidita dell’aria & superiore al 90%. Quando tagliamo gli alberi e piantiamo piante piu basse,
I'umidita scende sotto il 30%. Percid i venti non si caricano piu di nubi e si perde la pioggia anche a
centinaia e migliaia di Chilometri.

Se andiamo incontro ad un disastro, chi soffrira per primi saranno i poveri.

3A - TESTIMONIANZE DI SVILUPPO NEL RISPETTO DELL’AMBIENTE

Sistema agro-forestale

(cfr MSV Video 1)

Comunita di S. Juan Urucu. Fattoria di Manuel. (Bolivia)

Manuel € un produttore che dimostra che vivere della produzione famigliare & una opzione reale
per I’Amazzonia. Il sistema agro-forestale comprende una diversita produttiva ampia, con animali,
agricoltura ed alberi da frutta. La combinazione di questi prodotti permette di mangiare bene,
avere fonte di reddito e condurre una vita degna in Amazzonia senza bisogno di distruggere. Qui si
sta recuperando I’Amazzonia. Aree che erano degradate si stanno recuperando e riconvertendo in
un bosco molto produttivo che permette di avere delle entrate e di soddisfare le proprie necessita.

Qui abbiamo diverse piante. In Amazzonia tanti partono per la raccolta della noce amazzonica, ma
io non mi muovo. Rimango qui a coltivare. Non & solo un concetto ecologico, ma & anche una
produzione famigliare: raccolgo la frutta e tutto il resto e mi mantengo cosi. Si puo riconvertire tutto
in bosco molto produttivo, un sistema agroforestale che da tutti i benefici ambientali ed inoltre da
a Manuel le risorse per vivere qui. A differenza di chi va a noce amazzonica, lui ha creduto in questo
progetto. Ogni produttore lo adatta a modo suo.

Qui i sistemi agro-forestali diversificati sono un tipo di produzione agro-ecologica che dimostra
che é possibile produrre, su una superficie relativamente piccola, un raccolto sufficiente per i
bisogni famigliari, per poter mangiare cio di cui si ha bisogno ed anche per ottenere un’eccedenza
per la vendita. E un modello percorribile che funziona.

Altre testimonianze di agricoltori indigeni

e Quando si raccoglieva cauccil si schiavizzavano le persone per raccogliere un solo prodotto. Con
la raccolta della noce amazzonica si riproduce lo stesso modello. La gente va alla raccolta, lascia
la famiglia o a volte va con tutta la famiglia, ma abbandona il proprio campo, la propria casa, le
proprie cose, abbandona tutto. Quando torna magari ha un po’ di soldi, ma non ha investito in
niente di proprio: ha solo i guadagni di questo periodo.

e Seminiamo sempre di piu e stiamo facendo un lavoro senza distruggere il bosco, senza
distruggere la natura, ma ci stiamo assimilando al bosco naturale. Le piantagioni che stiamo
facendo hanno quasi le stesse componenti di un bosco, o meglio sara un bosco arricchito da noi
che ci dara molti benefici economici.

e Nel modello agro-ecologico, gli indigeni hanno molta piu liberta decisionale. Possono scegliere
un tipo di produzione conveniente, sana, coerente con i loro stili di vita e con la loro cultura.



e Cisono grandi differenze tra il modello capitalista e il modello agro-ecologico, soprattutto nella
parte sociale, umana e nel benestare della famiglia. Questi benefici sociali e personali sono la
cosa piu importante per il piccolo produttore agricolo, ma sono anche la parte piu difficile da
spiegare ad un politico.

e Questo e il consiglio che io do ai miei nipoti, ai miei figli che sono gia adulti: bisogna difendere
queste piante perché sono il futuro

e Agro-ecologia: non significa solo produrre senza veleni. Ma indica una produzione famigliare
dove la famiglia decide lei cosa e quanto coltivare e cosa vendere e non il mercato come nel
modello capitalista.

e Cacao: Il cacao non si vende ad un’impresa ma ad un’associazione gestita dai produttori stessi
e sono i produttori a decidere insieme cosa vendere, come e dove. | produttori hanno voce,
quindi prendono parte alle decisioni di queste imprese.

3B - INIZIATIVE DI SVILUPPO NEL PANDO BOLIVIANO

COL SUPPORTO DELLA CARITAS
(cfr MSV Video 4)

Qui 20 anni fa era tutta foresta: Noi vivevamo solo di banane, riso, manioca. Poi hanno tagliato
tutta la foresta e ora non possiamo seminare perché @ pampa e nella pampa non cresce nulla.

Uno dei problemi sono gli incendi. Il fuoco e arrivato da un’altra comunita. Il problema sono i
cacciatori o gente che prepara il suo campo bruciando la sterpaglia. Non si riesce a controllarlo e
quindi si estende a tutta la comunita.

Presenza e servizio della Chiesa: In tutto il distretto ci sono piu di 80 comunita, ma
pastoralmente, a livello di chiesa, ne seguiamo 42 e solo in 7 di queste ci sono contatti con gruppi
nativi.

La pastorale che facciamo nelle zone interne ha due aspetti: il primo & una pastorale che cerca di
portare il Vangelo nella cultura e nella vita di questa comunita. Per questo c’€ un missionario che
la visita. Poiché sono molte le comunita, un missionario non é sufficiente per accompagnarle tutte.
Percio alcune le visita una volta al mese, altre ogni 6 mesi, altre una volta all’anno.

Proviamo anche a formare catechisti in ogni comunita perché siano i catechisti a fare le celebrazioni
della Parola ed evangelizzare bambini e famiglie.

Il secondo aspetto, come Chiesa, con Caritas in collaborazione con la societa civile, cerchiamo di
accompagnare socialmente le comunita.

Si & sviluppato un progetto agricolo forestale di allevamento di mucche iniziato 5 anni fa. Abbiamo
introdotto mucche da latte (non da carne) perché questo permette uno sfruttamento del terreno
meno estensivo e protegge meglio la natura.

Le proprieta sono comunitarie. | membri della comunita si alternano nel fare servizio di vigilanza,
di protezione delle mucche, nel raccogliere giornalmente il latte, nel dare il bere ed il mangiare.
Tutta la comunita si avvantaggia. Ogni giorno si turna nei vari servizi.

Ogni anno il bestiame aumenta, Quando abbiamo iniziato avevamo 7 mucche. Da 7 siamo arrivati
a 27 capi. ll capitale & della comunita.



Questo progetto non intende sostituire I’economia locale, ma integrarla. La forza dei campesinos
e la diversificazione attraverso diverse attivita e questa € una delle attivita che, con la collaborazione
della Chiesa, si € proposta per rispondere all’esigenza di una protezione dell’ambiente.
L’obbiettivo del progetto é che, col tempo, la comunita diventi autonoma e si gestisca da solaela
Caritas, assieme alla municipalita, collaboreranno per rendere la comunita sempre piu autonoma.

La Chiesa si € messa su questo cammino perché la fede senza le opere & morta. La nostra fede ci
chiede di essere capaci di tradurre I'amore verso Gesu Cristo nell’amore verso i fratelli.

Un altro tema che ora € urgente € la protezione dell’ambiente. L'’Amazzonia sta degenerando. Gli
esperti dicono che di questo passo tra 70 anni non ci sara piu foresta.

La Chiesa sta cercando di portare avanti progetti che permettano ai campesinos, agli indigeni la
sussistenza economica e la protezione dell’ambiente.

ORO HOY, HAMBRE MANANA (Oro oggi, fame domani)

Riflessioni del Vescovo e di altri fedeli

del Vicariato Apostolico di Puerto Maldonado (Peru)

(cfr MSV Video 5)

Sono il Vescovo David Martinez di Aguirre, del Vicariato Apostolico di Puerto Maldonado. ||
Vicariato si trova al centro del Perl ed ha una superficie di 150.000 Kmq con una parte del
dipartimento di Ucayali, la selva di Ucayali, la parte amazzonica del Cuzco e questo grande
dipartimento di Madre de Dios che ha avuto la benedizione della visita di papa Francesco. Una visita
significativa che ha fatto emergere la realta allegra ed anche sofferente di questo dipartimento della
terra amazzonica.

Come Chiesa cerchiamo di accompagnare i popoli, quelli originari e tante altre persone venute da
altre parti del paese e che sono la maggioranza. Molte sono venute dalle Ande qui in Amazzonia con
la speranza di una vita dignitosa.

In Genesi c’é scritto che Dio ha dato all’'uomo la terra perché la custodisse. Questo significa che
noi dobbiamo utilizzare la terra che ci ha dato il Signore in modo armonioso e responsabile. Non ci
dice che dobbiamo distruggere la sua creazione, ma che la dobbiamo conservare.

Dobbiamo trovare un modo per avere il necessario anche per permettere ai nostri figli di migliorare,
di progredire, di essere professionisti perché un domani possano guidare le nostre comunita. Senza
prospettive, la gioventu se ne va.

L’obbiettivo della Caritas & la sicurezza alimentare per migliorare la vita delle persone.

E possibile vivere senza danneggiare I'ambiente e ’Amazzonia? Le comunita chiedono di essere
seguite dalla Caritas in modo permanente, ed & quello che stiamo cercando di fare con i progetti
Caritas.

Abbiamo capito che Dio ci ha dato la vita, una moglie, i figli. Ci ha dato la forza per lavorare e noi
dobbiamo ripagarlo con una vita ordinata.

Fortuna Milagrito & un centro dove si adora il Signore e cerchiamo di vivere seguendo la sua
parola.

10



Vescovo: Le attivita umane generano sempre un impatto sull’ambiente e bisogna cercare di
utilizzare quelle pratiche che generano il minimo impatto ambientale e sociale perché a volte
I'estrazione illegale e questi mondi che si creano attorno all’estrazione generano ambienti che
pregiudicano sia la natura che la societa. Il papa spiega molto bene nella “Laudato si’” che il grido
dei poveri ed il grido della terra sono lo stesso grido. Molti nostri produttori scelgono il sostenibile

e non l'estrazione illegale perché sanno che questa da pane adesso e fame domani.

Una madre: “Qui sotto c’é I’'oro, ma a me non & mai piaciuto maltrattare il mio terreno perché se
io lo maltratto, lui diventera un deserto e i miei figli e nipoti dove andranno a vivere?”

4 - EFFETTI DELLO SFRUTTAMENTO: MIGRAZIONI
(cfr DPSA 2)

Le citta dell’Amazzonia sono cresciute molto rapidamente, accogliendo molti migranti e profughi
costretti a fuggire dalle loro terre. In maggioranza sono popoli indigeni, popoli delle rive dei fiumi e
popoli di origine africana, espulsi dall’industria mineraria legale e illegale e da quella dell’estrazione
petrolifera, accerchiati progressivamente dall’espansione delle attivita di disboscamento. Costoro
sono i pil colpiti dai conflitti agrari e socio-ambientali. Anche le citta si caratterizzano per le
disuguaglianze sociali. La poverta che si & prodotta lungo la storia ha generato rapporti di
sottomissione, di violenza politica e istituzionale, aumento del consumo di alcool e di droghe —sia
nelle citta che nelle comunita rurali — e rappresenta una ferita profonda inferta ai diversi popoli
amazzonici.

I movimenti migratori pil recenti all’interno della regione amazzonica si caratterizzano, soprattutto,
per il trasferimento degli indigeni dai loro territori d’origine alle citta. Attualmente fra il 70 e I’80%
della popolazione della Pan-amazzonia risiede nelle citta. Molti di questi indigeni non hanno
documenti o sono irregolari, rifugiati, abitanti delle rive dei fiumi o appartengono ad altre
categorie di persone vulnerabili. Di conseguenza cresce in tutta ’Amazzonia un atteggiamento
xenofobo e di criminalizzazione verso i migranti e i profughi. Questo, al tempo stesso, favorisce lo
sfruttamento delle popolazioni amazzoniche, vittime del mutamento di valori dell’economia
mondiale, in base al quale il guadagno & piu importante della dignita umana.

In sintesi, la crescita smisurata delle attivita agricole, estrattive e di disboscamento
dell’Amazzonia non solo ha danneggiato la ricchezza ecologica della regione, della sua foresta e
delle sue acque, ma ha anche impoverito la realta sociale e culturale. Ha obbligato a uno sviluppo
umano non “integrale” né “inclusivo” del bacino amazzonico.

Giustizia e diritti dei popoli

(cfr DPSA 5)

Papa Francesco, ha invitato a modificare il paradigma storico in base al quale gli Stati considerano
I’Amazzonia come un deposito di risorse naturali, passando sopra la vita dei popoli originari e non
preoccupandosi della distruzione della natura. Il rapporto armonioso fra il Dio Creatore, gli esseri
umani e la natura si e spezzato a causa degli effetti nocivi del neo-estrattivismo e della pressione
dei grandi interessi economici che sfruttano il petrolio, il gas, il legno, I'oro, e anche a causa della

11



costruzione di opere infrastrutturali (per esempio: megaprogetti idroelettrici e reti stradali, come le
superstrade interoceaniche) e delle monocolture industriali (Papa Francesco).

«La difesa della terra non ha altra finalita che non sia la difesa della vita». «Credo che il problema
essenziale sia come conciliare il diritto allo sviluppo, compreso quello sociale e culturale, con la
tutela delle caratteristiche proprie degli indigeni e dei loro territori. [...] In questo senso dovrebbe
sempre prevalere il diritto al consenso previo e informato» (Papa Francesco).

La situazione del diritto al territorio dei popoli indigeni in Panamazzonia ruota intorno a una
problematica costante, quella della mancata regolarizzazione delle terre e del mancato
riconoscimento della loro proprieta ancestrale e collettiva. Cosi anche il territorio & stato privato
di un’interpretazione integrale, collegata all’aspetto culturale e alla visione del mondo propria di
ogni popolo o comunita indigena.

Spiritualita e saggezza

(cfr DPSA 6)

Per i popoli indigeni _dell’Amazzonia, il “buon vivere” (Bien vivir) esiste quando si vive in
comunione con gli altri, con il mondo, con gli esseri circostanti e con il Creatore. Tutti costoro
«sono memoria viva della missione che Dio ha affidato a tutti noi: avere cura della Casa Comune»
(Papa Francesco).

Il buon vivere € un cammino per uscire da questo sistema di morte, il cui obiettivo & avere sempre
di pit. Come dicono i saggi delle Ande: “ricco non é quello che possiede molte cose materiali, ma
quello che ha meno necessita”.

«La famiglia @ ed @ sempre stata l'istituzione sociale che piu ha contribuito a mantenere vive le
nostre culture. In momenti passati di crisi, di fronte ai diversi imperialismi, la famiglia dei popoli
originari é stata la migliore difesa della vita» (Papa Francesco).

5 - ANNUNCIARE IL VANGELO IN AMAZZONIA:
SFIDA PER TUTTA LA CHIESA

Annunciare il Vangelo di Gesu in Amazzonia: dimensione sociale

(cfr DPSA 8)

La missione evangelizzatrice ha sempre un «contenuto ineludibilmente sociale» (EG 177). Credere
in un Dio Trino ci invita a tenere sempre presente che «siamo stati creati a immagine della
comunione divina, per cui non possiamo realizzarci né salvarci da soli» (EG 178). Infatti, «dal cuore
del Vangelo riconosciamo l'intima connessione tra evangelizzazione e promozione umana» (EG
178), tra I'accoglienza e la trasmissione dell’lamore divino. L’opera evangelizzatrice di ricevere e
trasmettere I’lamore di Dio comincia con il desiderio, la ricerca e il prendersi cura degli altri (cf. EG
178).

12



Gia nelle storie bibliche della creazione emerge I'idea che I’esistenza umana si caratterizza per «tre
relazioni fondamentali strettamente connesse: la relazione con Dio, quella con il prossimo e quella
con la terra [...] queste tre relazioni vitali sono rotte, non solo fuori, ma anche dentro di noi.
Questa rottura é il peccato» (LS 66). La redenzione di Cristo, che ha vinto il peccato, offre la
possibilita di armonizzare queste relazioni.

Per questo I'opera dell’evangelizzazione ci invita a lavorare contro le disuguaglianze sociali e la
mancanza di solidarieta mediante la promozione della carita e della giustizia, della compassione e
della cura, certamente fra di noi, ma anche nei riguardi degli altri esseri, animali e piante, e di tutta
la creazione. La Chiesa @ chiamata ad accompagnare e a condividere il dolore del popolo
amazzonico e a collaborare alla guarigione delle sue ferite, mettendo in pratica la sua identita di

Chiesa samaritana, secondo I'espressione dei Vescovi latinoamericani (Aparecida 26)

Oggi il grido che ’Amazzonia eleva al Creatore é simile al grido del Popolo di Dio in Egitto (cf. Es
3,7)._E_un grido di schiavitu e di abbandono, che domanda la liberta e I’attenzione di Dio. E un
grido che invoca la presenza di Dio, specialmente quando i popoli amazzonici, per difendere le
proprie terre, si scontrano con la criminalizzazione della loro protesta — sia ad opera delle autorita
che dell’opinione pubblica —; 0 quando sono testimoni della distruzione della foresta tropicale,
che costituisce il loro habitat millenario; o quando le acque dei loro fiumi si riempiono di elementi
che producono morte anziché vita.

Annunciare il Vangelo di Gesu in Amazzonia: dimensione ecologica

(cfr DPSA 9)

In Amazzonia la nozione di ecologia integrale & una chiave per rispondere alla sfida di tutelare
'immensa ricchezza della sua biodiversita ambientale e culturale. Riconoscere il territorio
amazzonico come bacino, al di la delle frontiere tra i Paesi, aiuta ad avere uno sguardo integrale
sulla regione.

Dal punto di vista culturale ’Amazzonia & particolarmente ricca in virtl delle diverse e ancestrali
concezioni del mondo delle sue popolazioni.

Pertanto, il processo di evangelizzazione della Chiesa in Amazzonia non puo prescindere dalla
promozione e dalla cura del territorio (natura) e dei suoi popoli (culture).

Ma l'ecologia integrale € piu che la mera connessione tra I’elemento sociale e quello ambientale.
Essa comprende pure la necessita di promuovere un’armonia personale, sociale ed ecologica, per
la quale abbiamo bisogno di una conversione personale, sociale ed ecologica (cf. LS 210).
L'ecologia integrale, dunque, ci invita a una conversione integrale. «Questo esige anche di
riconoscere i propri errori, peccati, vizi o negligenze» e le omissioni con cui «offendiamo la creazione
di Dio», e chiede di «pentirsi di cuore» (LS 218). Soltanto quando saremo coscienti di come il nostro
stile di vita e il nostro modo di produrre, commerciare, consumare e scartare influenzano la vita
del nostro ambiente e delle nostre societa, allora potremo avviare un cambiamento di rotta

integrale.
Quando si tratta di promuovere questo cambiamento radicale che I’Amazzonia e il pianeta esigono,

i processi di evangelizzazione possono contribuire molto, soprattutto grazie alla profondita con cui
lo Spirito di Dio pervade la natura e i cuori delle persone e dei popoli.

13



Annunciare il Vangelo di Gesu nell’Amazzonia: dimensione ecclesiale-missionaria

(cfr DPSA 11)

Un approccio missionario in Amazzonia richiede piu che mai un magistero ecclesiale esercitato
nell’ascolto dello Spirito Santo, che sia in grado di assicurare tanto l'unita quanto la diversita.
Quest’unita nella diversita, seguendo la tradizione della Chiesa, & attraversata strutturalmente dal
cosiddetto sensus fidei del Popolo di Dio

L’Assemblea Speciale per la Regione Panamazzonica ha bisogno di un grande esercizio di ascolto
reciproco, specialmente di un ascolto tra il Popolo fedele e le autorita magisteriali della Chiesa.
Una delle cose principali da ascoltare ¢ il gemito «di migliaia di comunita private dell’Eucaristia
domenicale per lunghi periodi» (Dap 100, e). Confidiamo che la Chiesa, radicata nelle sue dimensioni
sinodali e missionarie, possa generare processi di ascolto (vedere-ascoltare) e di discernimento
(giudicare), per poter rispondere (agire) alle realta concrete dei popoli amazzonici.

6 - NUOVI CAMMINI PER UNA CHIESA DAL VOLTO AMAZZONICO

Chiesa dal volto amazzonico

(cfr DPSA 12)

«Essere Chiesa € essere Popolo di Dio», incarnato «nei popoli della terra» e nelle loro culture (EG
115). Papa Francesco: «quanti non abitiamo queste terre abbiamo bisogno della vostra saggezza
e delle vostre conoscenze per poterci addentrare, senza distruggerlo, nel tesoro che racchiude
questa regione. E risuonano le parole del Signore a Moseé: “Togliti i sandali dai piedi, perché il
luogo sul quale tu stai, & suolo santo” (Es 3,5)»

La Chiesa & chiamata ad approfondire la sua identita mettendosi in relazione con le realta dei
territori in cui vive e ad accrescere la propria spiritualita ponendosi in ascolto della saggezza dei
popoli che la compongono. Per questo motivo, I’Assemblea Speciale per la Regione Panamazzonica
e chiamata a individuare nuovi cammini per far crescere il volto amazzonico della Chiesa e anche
per rispondere alle situazioni di ingiustizia della regione, come il neocolonialismo delle industrie
estrattive, i progetti infrastrutturali che danneggiano la biodiversita e I'imposizione di modelli
culturali ed economici estranei alla vita dei popoli.

Cosi, rivolgendo I’attenzione alla realta locale la Chiesa si rafforza costituendosi come
un’alternativa di fronte alla globalizzazione dell’indifferenza e alla logica uniformizzante.

14



Dimensione profetica

(cfr DPSA 13)

Di fronte all’attuale crisi socio-ambientale bisogna superare la miopia, la frettolosita e le soluzioni
di corto raggio. E necessario mantenere una prospettiva globale e andare oltre gli interessi propri
o particolari, per poter condividere ed essere responsabili di un progetto comune e globale.

Si deve trovare un equilibrio e I’economia deve privilegiare la sua vocazione in favore della dignita
della vita umana.

Si deve praticare la solidarieta globale e superare l'individualismo, dischiudere cammini nuovi di
liberta, verita e bellezza. La conversione domanda di liberarci dall’ossessione del consumo.
Comprare € un atto morale, non solo economico. Abbracciare la vita in solidarieta comunitaria
esige un cambiamento del cuore.

La gioia e la pace sono possibili quando non siamo ossessionati dal consumo. Papa Francesco
propone un rapporto armonioso con la natura che ci consente di vivere una felice sobrieta, la pace
interiore con se stessi in relazione con il bene comune, e una serena armonia che domanda di
accontentarsi di quel che & veramente necessario. Essi, i popoli, khanno molto da insegnarci» (EG
198). Nell’amore per la loro terra e nella loro relazione con gli ecosistemi, essi conoscono il Dio
Creatore, sorgente di vita. Quei popoli «con le proprie sofferenze conoscono il Cristo sofferente»
(EG 198). Essi, nella loro concezione dialogica della vita sociale, sono mossi dallo Spirito Santo. Per
guesto Papa Francesco ha affermato che «& necessario che tutti ci lasciamo evangelizzare da loro»
e dalle loro culture, e che il compito della nuova evangelizzazione richiede di «prestare ad essi la
nostra voce nelle loro cause, ma anche [siamo chiamati] ad essere loro amici, ad ascoltarli, a
comprenderli e ad accogliere la misteriosa sapienza che Dio vuole comunicarci attraverso di loro»
(EG 198). Di conseguenza, i loro insegnamenti potrebbero indicare la direzione delle priorita per i
nuovi cammini della Chiesa in Amazzonia.

Ministeri dal volto amazzonico

(cfr DPSA 14)

Una missione incarnata esige di ripensare la scarsa presenza della Chiesa in rapporto
al’'immensita del territorio e alla sua varieta culturale.

La Chiesa dal volto amazzonico deve «ricercare un modello di sviluppo alternativo, integrale e
solidale. Tutto il Popolo di Dio € incoraggiato a partecipare alla missione di Cristo, Sacerdote, Profeta
e Re (cf. LG 9), e a non rimanere indifferente di fronte alle ingiustizie della regione per poter
individuare, in ascolto dello Spirito, gli auspicati nuovi cammini.

Il «processo di inculturazione» (EG 126), domanda alla Chiesa amazzonica di avanzare proposte
«coraggiose», fatte con «audacia» e «senza paura».

Una priorita € quella di precisare i contenuti, i metodi e gli atteggiamenti di una pastorale
inculturata, capace di rispondere alle grandi sfide del territorio.

Un’altra priorita & quella di proporre nuovi ministeri e servizi per i diversi agenti pastorali, che
rispondano ai compiti e alle responsabilita della comunita. In questa linea, occorre individuare quale

15



tipo di ministero ufficiale possa essere conferito alla donna, tenendo conto del ruolo centrale che
le donne rivestono oggi nella Chiesa amazzonica.

E altresi necessario sostenere il clero indigeno e nativo del territorio, valorizzandone I'identita
culturale e i valori propri.

Infine, bisogna progettare nuovi cammini affinché il Popolo di Dio possa avere un accesso migliore
e frequente all’Eucaristia, centro della vita cristiana (cf. Aparecida 251).

Nuovi cammini
(cfr DPSA 15)

Incoraggiare lo sviluppo di una Chiesa dal volto amazzonico implica, per i missionari, la capacita di
scoprire i semi e i frutti del Verbo gia presenti nella concezione del mondo dei popoli della regione.
Per fare questo € necessario assicurare una presenza stabile e conoscere la lingua autoctona, Ia
cultura e I'esperienza spirituale di quei popoli. Soltanto cosi la Chiesa potra rendere presente tra di
essi la vita di Cristo.

Ricordando le parole di Papa Francesco, vorremmo «chiedere, per favore, a tutti coloro che
occupano ruoli di responsabilita in ambito economico, politico o sociale, a tutti gli uomini e le
donne di buona volonta: siamo “custodi” della creazione, del disegno di Dio iscritto nella natura,
custodi dell’altro, dell’ambiente; non lasciamo che segni di distruzione e di morte accompagnino il
cammino di questo nostro mondo»

Inoltre, vorremmo anche chiedere ai popoli dell’Amazzonia: «Aiutate i vostri Vescovi, aiutate i
vostri missionari e le vostre missionarie affinché si uniscano a voi, e in guesto modo, dialogando
con tutti, possano plasmare una Chiesa con un volto amazzonico e una Chiesa con un volto
indigeno. Con questo spirito ho convocato un Sinodo per I’Amazzonia nell’anno 2019» (Fr. PM).

7 - TESTIMONIANZA: L'AMAZZONIA, LA CHIESA, IL SINODO

(cfr MSV Video 3)

Il Vicariato Apostolico del Vescovo Eugenio Colter (Bolivia) &€ di 111.000 Kmq totalmente di foresta,
pianura e zona rurale. 250.000 abitanti di cui 190.000 in tre citta, il resto sparso in tantissime piccole
comunita rurali composte alcune da poche famiglie, altre da gruppi pitu numerosi.

Ruolo dei laici: Nel vicariato ci sono 8 parrocchie con 17 sacerdoti religiosi e diocesani. E quindi una
chiesa basata sull'impegno dei laici.

La domenica nell’area rurale come nelle periferie delle 3 citta c’é la celebrazione della Parola che
anima la comunita. Ci sono 200 celebrazioni della Parola. Ci sono diversi ministri della comunione
che nella comunita aiutano a celebrare il giorno del Signore.

E un vicariato che, nonostante i pochi sacerdoti, si riunisce e si lascia guidare dalla Parola di Dio e
dalla fede.

16



La struttura della comunita: E una pastorale che richiede muoversi, andare, visitare, stare vicini a
gueste persone anche se sono disperse nella foresta.

In una comunita mi dissero: “Non importa se non ha niente da portarci, venga a trovarci perché
comunque é il segno che per qualcuno contiamo e siamo importanti”.

Il sogno & una comunita che cresce e si organizza attorno alla Parola e all’Eucarestia. Ma anche una
comunita che sente che la Chiesa, attraverso il servizio dei cristiani, & presente e condivide la loro
vita.

Nelle comunita c’e il catechista che prepara anche ai matrimoni; c’é il leader della comunita che
organizza ed anima la comunita, organizza le celebrazioni ed assieme al catechista le mette in atto.

A quel punto la comunita costruisce una piccola cappella o uno spazio comune. Generalmente non
celebrano nelle case perché dicono che il posto dell’incontro deve essere il posto della comunita.

La sfida dell’Eucarestia ... e non solo: In una comunita una signora, guardando gli evangelici che si
riunivano per ascoltare la Parola, aveva commentato: “Anche noi andiamo alla celebrazione perché
ci danno la Parola, ma a noi non basta perché noi siamo cattolici. Abbiamo anche il Pane
dell’Eucarestia. Quando ci manda qualcuno che ci dia 'Eucarestia”?

Il sogno di queste comunita & avere qualcuno che li accompagni anche ministerialmente con
I’Eucarestia, la confessione, I'unzione degli infermi...

IL SINODO PER LA REGIONE PAN-AMAZZONICA: E UN’OPPORTUNITA
(PMD)

a- Per la Chiesa chiamata a confrontarsi apertamente con elementi di trasformazione e
richieste d’apertura sollevati dai popoli che abitano quelle regioni.

b- Per 'ambiente che ci circonda che potrebbe trovare nuove forze e motivazioni per la sua
difesa.

c- Perlasocieta che dovra fare i conti con gli esiti di una discussione che promette di occuparsi
delle radici profonde delle storture che caratterizzano il nostro tempo.

Il Sinodo e dell’Amazzonia, ma €& un simbolo della Chiesa universale. Una Chiesa che finalmente si
mette a parlare di se stessa, della societa e del mondo a partire dai piu deboli, dai piu piccoli. E
mette in crisi la Chiesa del mondo intero perché al rapporto uomo — creato corrisponde il rapporto
uomo — mercato.

“Per molti la natura € materia prima che acquista valore solo quando diventa merce da vendere. E
se ’Amazzonia ha tanta merce da vendere, dobbiamo pensare a quelli che la comperano. Cosa vuol
dire difendere I’Amazzonia per la Chiesa italiana, europea, statunitense, la Chiesa di chi compra
queste merci? Cosa diranno le varie conferenze episcopali sui prodotti che vengono
dall’Amazzonia? salviamo I’Amazzonia se continuiamo a comperare e consumare i prodotti che
impoveriscono I’Amazzonia e le popolazioni che vi abitano?” (Sandro Galeazzi)

“Il nostro modello economico non si sorregge pil. Sta morendo e provocando la morte di molte
persone da esso escluse e contaminando come un tumore le viscere della Madre Terra. Ci sono 2
modelli alternativi:

17



a- L’estrattivismo che concepisce l'intera regione come uno spazio ricco di materie prime e
risorse naturali ancora poco sfruttate.

b- La convivenza con il bioma (I biomi sono sistemi ambientali complessi, di ampia estensione geografica,
costituiti da un insieme di ecosistemi, le cui comunita animali e vegetali hanno raggiunto, in una determinata

area della superficie terrestre, una relativa stabilita in relazione alle condizioni ambientali.) che valorizza
ritmi di relazione con I'ambiente circostante che garantiscono la convivenza tra
insediamenti umani ed altri sistemi di vita.

| popoli indigeni racchiudono nelle loro pratiche ancestrali, nella loro relazione con la creazione,
intuizioni profonde su questo nuovo che si & fatto urgente. La tecnologia piu raffinata, efficace e
lungimirante e la loro: ci insegnano come vivere con la terra integrandosi in modo completo nel
suo sistema. Ci insegnano il valore del limite, della gestione comunitaria dei beni comuni.
Insegnano che non si puo calcolare il valore economico di un fiume, di un albero o di una vita
umana”. (Padre Dario Bossi)

“L’unita della Chiesa & fondamentale e importante, ma occorre evidenziare che I'unita non puo in
nessun caso dispensare la diversita, se no diventa un’ideologia di potere e controllo” (cardinale
Claudio Hummes)

Una delle richieste piu forti € dare la possibilita alle comunita piu disperse di avere anche loro
I’Eucarestia. “Come mai i piti poveri tra i poveri sono quelli che meno hanno accesso alla presenza
santificatrice dello Spirito attraverso i sacramenti e la Parola di Dio? (Padre Dario Bossi)

8 - LASCIAMOCI MODELLARE DAI POPOLI DELL’AMAZZONIA

Come stare in Amazzonia da credenti: riflessioni del Vescovo Eugenio Colter

(cfr MSV Video 3)

Le sfide di un sinodo sull’Amazzonia sono ampie. C’'¢ la dimensione dell’'impegno cristiano ed umano
di come stare in Amazzonia come credenti che hanno una scala di valori dove al primo posto non
c’é@ 'economia ma la persona.

E aiutare la comunita civile e chi viene a fare business a pensare secondo questa logica.

Dobbiamo imparare a vivere I’Amazzonia alla luce del Vangelo non ponendo I’'economia al primo
posto, ma secondo lo star bene, il vivere bene (bien vivir) delle persone.

Economia non di sussistenza ma che conservi I’/Amazzonia e non la distrugga.

Una vita di relazioni che aiuti a superare i conflitti per la terra e che costruisca una giustizia sociale
che dia le stesse opportunita di vita.

Un’Amazzonia che sia difesa da chi ci vuole vivere, contro chi la vuole sfruttare distruggendola.

Un imprenditore diceva che un ettaro di soia e piu redditizio di un ettaro di bosco. Il criterio non
deve essere il reddito economico, ma la qualita della vita.

Ci scandalizziamo quando sparisce una specie animale, poi non ci importa se spariscono gruppi
etnici perché restano isolati.

18



Essere una chiesa che riesce ad integrare tutti. Molti gruppi sono in isolamento volontario perché
hanno visto che la civilta porta alla morte ed hanno preferito isolarsi per salvarsi.

Riflessioni del Vescovo del Vicariato Apostolico di Puerto Maldonado

(cfr MSV Video 6)

Il titolo del Sinodo: “Amazzonia, un nuovo cammino per la chiesa e per un’ecologia integrale” ci da
I’occasione per una bella riflessione.

Si riconosce che I’Amazzonia ha una propria identita che supera le frontiere. La chiesa capisce che
c’@ una realta particolare (Amazzonia) che coinvolge tutto il mondo e che viene influenzata dal resto
del mondo.

La chiesa ha preso coscienza gia nella conferenza episcopale dell’America Latina ad Aparecida
della propria debolezza in Amazzonia e tra i popoli indigeni e di come si stesse perdendo la presenza
della chiesa in queste culture.

La cosa bella é che il Sinodo & come una presa di coscienza che la Chiesa & universale e quindi ha
bisogno di tutti i popoli indigeni in tutto il mondo.

Se la Chiesa (ed il mondo) dimenticano i popoli indigeni con la loro cultura, non sono principalmente
quei popoli ad essere penalizzati, ma sono piuttosto la Chiesa (ed il mondo) che perdono una
grande opportunita non lasciandosi arricchire da queste culture e dalla visione innovativa che
hanno questi popoli. Bisognerebbe lasciarsi colpire da questa nuova cosmo-visione e da questo
modo di concepire il mondo. Quindi i nuovi cammini che si propongono alla chiesa arriveranno da
guesti popoli, i popoli amazzonici. Bisogna pero che la chiesa sia disposta a lasciarsi interrogare.

A me piace molto, come esempio, quello che & successo con Bartolomeo de las Casas con le prime
comunita di religiosi domenicani i quali, essendo parte di una dottrina, di un pensiero e di una
ideologia europea, arrivano in America ad evangelizzare e quando arrivano qui, impattano con la
realta dei popoli indigeni. Questo incontro porta Bartolomeo a non guardare piu dall’Europa
all’America, quanto piuttosto cominciano a guardare I’Europa dall’America.

In questo modo, questo gruppo di missionari, partendo dalla voce di quegli indios sfruttati,
tornarono in Europa a trasformare le strutture europee. E da li che nascono” Leggi delle Indie” e
tutto un pensiero che culminera nelle dottrine internazionali dei diritti umani e che diedero vita a
tutta una corrente di pensiero.

Credo che il Sinodo sia una cosa simile, significhi dire che la Chiesa arriva fino agli indigeni
dell’Amazzonia e vuole lasciarsi modellare dai popoli indigeni.

Non una chiesa che arriva forte, con tutte le sue strutture, il suo pensiero, la sua organizzazione,
ma vuole sentirsi fragile in questa comunita e vuole lasciarsi colpire e modellare come ha detto
Papa Francesco a Puerte Maldonado ai popoli indigeni: “Modellate i Vescovi e i missionari,
modellateli per arricchire la chiesa”.

E una chiesa che vuole lasciarsi toccare da queste culture perché capisce che da li pud rinnovarsi.

Non e importante che dal Sinodo nascano nuove strade, ma e necessario che siamo capaci di
sentirci fragili e di lasciarci colpire da questo popolo e da questa cultura.

lo credo che sia questo il nuovo volto che deve uscire.

19



Una Chiesa troppo strutturata, troppo dura e non malleabile che arriva da fuori gia pronta per
entrare in contatto con una comunita indigena, corre il rischio di non essere capita e accolta, e
allora la chiesa troppo strutturata verra messa da parte e succedera che la chiesa avra scelto i
poveri, ma i poveri non avranno scelto la chiesa.

20



9 - SAPIENZA INDIGENA

Un giorno il Signore Iddio invio i suoi angeli fuori dalle porte del cielo. Li muni di pesanti sacchi
contenenti ogni ben di Dio: acque, sementi, insetti, animali, piante..., e li invio perché
andassero a spargerli sulla terra. Mentre sorvolavano un tratto di terra, all'improvviso i sacchi
si ruppero e tutto questo bene si sparse su quel fortunato pezzo di terra. Era ’Amazzonia!
(Racconto indigeno)

Perché ci vuole cosi tanto per capire che se feriamo la natura, feriamo noi stessi? Non stiamo
guardando il mondo dall’esterno. Non ne siamo separati.

Noi indiani siamo come le piante. Come possiamo vivere senza la nostra terra?

Noi esistiamo. Voglio dire al mondo che siamo vivi e che vogliamo essere rispettati in quanto
popolo.

Voi avete scuole, noi no, ma sappiamo prenderci cura della foresta.

Ricco non é quello che possiede molte cose materiali, ma quello che ha meno necessita. (Saggi
delle Ande)

“La nostra missione di stare con il popolo oppresso, rende urgente la sfida di vivere il Vangelo
e di entrare nel terzo millennio con il progetto chiaro di una societa alternativa, capace di
donare la vita”. Suor Dorothy Stang uccisa in Amazzonia il 12-2-2005

“La speranza nasce quando le vittime imparano a parlare, ad agire ed organizzarsi, quando la
chiesa locale si fa presente in mezzo al popolo e rinuncia a privilegi e prestigio per farsi
povera coi poveri chinandosi a curare le ferite in quell’ospedale da campo di cui parla papa
Francesco. Sto passando un Getsemani che mai avrei immaginato. Come vescovo non potrei
mai tacere. Piangiamo la devastazione dell’Amazzonia, mentre i promotori di altri progetti
distruttivi sarebbero ben contenti che gli indigeni sparissero dall’orizzonte”

Vescovo Erwin Krautler, da 50 anni missionario in America Latina e da 38 anni vescovo di Altamira-Xingu.
Vescovo e martire vivente, premio Nobel Alternativo per il suo impegno per i diritti degli indigeni e per la
lotta per la conservazione della foresta. La sua esperienza in Amazzonia ha contribuito alla stesura
dell’Enciclica “Laudato si’”.

“Non aspettarti dalla natura che produca di piu. Aspettati dagli uomini che riescano a fare di
piu con quello che la natura produce” (Gunter Pauli, economista belga)

“Non dobbiamo privarci di alcunché, ma solo gettar via le cose superflue e gli oggetti che
ostacolano la piena realizzazione della nostra umanita” (Filosofia Lagon)

“Sii il cambiamento che vuoi vedere nel mondo” (Mahatma Gandi)

21



PREGHIERA

Prendi un sorriso, regalalo a chi non I’ha mai avuto.
Prendi un raggio di sole, fallo volare la dove regna la notte.
Scopri una sorgente, fa bagnare chi vive nel fango.

Prendi una lacrima, passala sul volto di chi non ha mai pianto.

Prendi il coraggio, mettilo nell’animo di chi non sa lottare.
Scopri la vita, raccontala a chi non sa capirla.
Prendi la speranza e vivi nella sua luce,

Prendi la bonta e donala a chi non sa donare.
Scopri 'amore e fallo conoscere al mondo. Amen

)

Su L/

oo PARA A
AMAZONIA

Amazdnia: novos caminhos para a Igreja
e para uma ecologia integral.

22



Proposte per un incontro con ragazzi — giovani — adulti

1- Conoscenza del territorio e della sua importanza per la salute del
mondo

2- Conoscenza dei custodi di questa terra.

3- Invasione e sfruttamento di questo territorio

4- Esempi di sviluppo nel rispetto della natura

5- Spunti di riflessione

Per gli abitanti dell’Amazzonia la terra non & un bene economico, ma & un dono di Dio e
degli antenati che in essa riposano, uno spazio sacro con il quale hanno il bisogno di
interagire per alimentare la loro identita e i loro valori (Laudato Si’ 146).

Oggi la ricchezza della foresta e dei fiumi amazzonici si trova minacciata dai grandi interessi
economici: incendi, disboscamento, vendita di concessioni forestali e di piantagioni,
inserimento di prodotti transgenici, esplorazione petrolifera, sfruttamento di minerali,
specialmente I'oro col problema del mercurio nei fiumi. Lo stesso narcotraffico scarica nei
fiumi tonnellate di calce, di acido solforico, acido cloridrico, e benzina, frutto della
trasformazione delle foglie di coca in cocaina. Tutto questo portera alla morte della foresta.

Per me ogni albero tagliato € un minuto in meno di vita.

Abbiamo verificato che, nei posti dove si & disboscato, non c’é pili acqua

Appello

Noi come cristiani, come credenti nel Signore, chiediamo, diciamo, pretendiamo..., ma
soprattutto chiediamo di essere protetti, che prendano coscienza di quello che fanno, che
pensino di piu alle future generazioni, perché ai piti grandi sembra non interessare. Ma
pensino che hanno figli, nipoti e 'egoismo non serve. Quelli che soffriranno le conseguenze
saranno quelli che lasciamo dietro di noi. Quindi chiediamo ardentemente di valorizzare
quello che Dio ci ha dato, il suo regalo.

I coloni invadono illegalmente i territori indigeni continuando a distruggere I'ambiente da
cui dipende la sopravvivenza delle tribu, provocando violenti scontri e diffondendo malattie
infettive. Oggi, 5 secoli dopo I’arrivo dei primi europei, moltissimi indios continuano a morire
per mano degli invasori.

SE OGNI 10 SECONDI SE NE VA UN ETTARO DI FORESTA

Ogni 10 secondi se ne va un po’ di ossigeno, un po’ dell’aria, un po’ dell’acqua del mondo.
Nel mondo occidentale quando presentiamo questi dati si dice: “Chi li ferma”? Il ragionamento
che fanno in Amazzonia é: “l boschi che c’erano in Europa sono stati sostituiti? Si e distrutta

23



la foresta, si sono venduti i legnami, si sono costruite la fabbriche che danno reddito. Pero
da una parte ora si accorgono che manca I’aria e vorrebbero che noi non distruggessimo la
foresta per sostituirla con le fabbriche perché loro hanno bisogno di aria”; d’altra parte loro
hanno bisogno delle nostre materie prime e sono i primi a distruggere anche la nostra

foresta.

Quando ci sono alberi alti, I'umidita dell’aria & superiore al 90%. Quando tagliamo gli alberi
e piantiamo piante piu piccole, 'umidita scende sotto il 30%. Percio i venti non si caricano piu
di nubi e si perde la pioggia anche a centinaia e migliaia di Chilometri

Se andiamo incontro ad un disastro, chi soffrira per primi saranno i poveri.

Il papa spiega molto bene nella “Laudato si’” che il grido dei poveri ed il grido della terra
sono lo stesso grido.

Testimonianza di una indigena: Qui sotto c’@ I'oro, ma a me non & mai piaciuto maltrattare
il mio terreno perché se io lo maltratto, lui diventera un deserto... e i miei figli e nipoti dove
andranno a vivere?

«La difesa della terra non ha altra finalita che non sia la difesa della vita». «Credo che il
problema essenziale sia come conciliare il diritto allo sviluppo, compreso quello sociale e
culturale, con la tutela delle caratteristiche proprie degli indigeni e dei loro territori. [...] In

questo senso dovrebbe sempre prevalere il diritto al consenso previo e informato» (papa
Francesco).

Per i popoli indigeni dell’Amazzonia, il “buon vivere” (bien vivir) esiste quando si vive in
comunione con gli altri, con il mondo, con gli esseri circostanti e con il Creatore. Tutti costoro
«sono memoria viva della missione che Dio ha affidato a tutti noi: avere cura della Casa
Comune» (Papa Francesco).

Oggi il grido che ’Amazzonia eleva al Creatore é simile al grido del Popolo di Dio in Egitto (cf.
Es 3,7). E un grido di schiavitu e di abbandono, che domanda la liberta e I’attenzione di Dio.
E un grido che invoca la presenza di Dio, specialmente quando i popoli amazzonici, per
difendere le proprie terre, si scontrano con la criminalizzazione della loro protesta — sia ad
opera delle autorita che dell’opinione pubblica —; o0 quando sono testimoni della distruzione
della foresta tropicale, che costituisce il loro habitat millenario; o quando le acque dei loro
fiumi si riempiono di elementi che producono morte anziché vita.

L’ecologia integrale € piu che la mera connessione tra I’elemento sociale e quello ambientale.
Essa comprende pure la necessita di promuovere un’armonia personale, sociale ed ecologica,
per la quale abbiamo bisogno di una conversione personale, sociale ed ecologica (cf. LS 210).
L'ecologia integrale, dunque, ci invita a una conversione integrale. «Questo esige anche di
riconoscere i propri errori, peccati, vizi o negligenze» e le omissioni con cui «offendiamo la
creazione di Dio», e chiede di «pentirsi di cuore» (LS 218). Soltanto quando saremo coscienti
di come il nostro stile di vita e il nostro modo di produrre, commerciare, consumare e scartare
influenzano la vita del nostro ambiente e delle nostre societa, allora potremo avviare un
cambiamento di rotta integrale.

24



Papa Francesco agli Indios: «quanti non abitiamo queste terre abbiamo bisogno della vostra
saggezza e delle vostre conoscenze per poterci addentrare, senza distruggerlo, nel tesoro che
racchiude questa regione. E risuonano le parole del Signore a Mosé: “Togliti i sandali dai
piedi, perché il luogo sul quale tu stai, & suolo santo” (Es 3,5)»

“Per molti la natura & materia prima che acquista valore solo quando diventa merce da
vendere. E se ’Amazzonia ha tanta merce da vendere, dobbiamo pensare a quelli che la
comperano. Cosa vuol dire difendere I'Amazzonia per la Chiesa italiana, europea,
statunitense, la Chiesa di chi compra queste merci? Cosa diranno le varie conferenze
episcopali sui prodotti che vengono dall’Amazzonia? salviamo 'Amazzonia se continuiamo a
comperare e consumare i prodotti che impoveriscono ’Amazzonia e le popolazioni che vi
abitano?” (Sandro Galeazzi)

| popoli indigeni racchiudono nelle loro pratiche ancestrali, nella loro relazione con Ia
creazione, intuizioni profonde su questo nuovo che si e fatto urgente. La tecnologia piu
raffinata, efficace e lungimirante é la loro: ci insegnano come vivere con la terra integrandosi
in modo completo nel suo sistema. Ci insegnano il valore del limite, della gestione
comunitaria dei beni comuni. Insegnano che non si puo calcolare il valore economico di un
fiume, di un albero o di una vita umana”. (Padre Dario Bossi)

Papa Francesco agli Indios: «Aiutate i vostri Vescovi, aiutate i vostri missionari e le vostre
missionarie affinché si uniscano a voi, e in questo modo, dialogando con tutti, possano
plasmare una Chiesa con un volto amazzonico e una Chiesa con un volto indigeno. Con
questo spirito ho convocato un Sinodo per I’Amazzonia nel’anno 2019» (Fr. PM).

La cosa bella é che il Sinodo & come una presa di coscienza che la Chiesa é universale e quindi
ha bisogno di tutti i popoli indigeni in tutto il mondo.

Se la Chiesa (ed il mondo) dimenticano i popoli indigeni con la loro cultura, non sono
principalmente quei popoli ad essere penalizzati, ma sono piuttosto la Chiesa (ed il mondo)
che perdono una grande opportunita non lasciandosi arricchire da queste culture e dalla
visione innovativa che hanno questi popoli. Bisognerebbe lasciarsi colpire da questa nuova
cosmo-visione e da questo modo di concepire il mondo. Quindi i nuovi cammini che si
propongono alla chiesa arriveranno da questi popoli, i popoli amazzonici. Bisogna pero che la
chiesa sia disposta a lasciarsi interrogare.

La Chiesa, attraverso il Sinodo, arriva fino agli indigeni dell’Amazzonia e vuole lasciarsi
modellare dai popoli indigeni.

Una Chiesa troppo strutturata, troppo dura e non malleabile che arriva da fuori gia pronta
per entrare in contatto con una comunita indigena, corre il rischio di non essere capita e
accolta, e allora la chiesa troppo strutturata verra messa da parte e succedera che la chiesa
avra scelto i poveri, ma i poveri non avranno scelto la chiesa.

Perché ci vuole cosi tanto per capire che se feriamo la natura, feriamo noi stessi? Non
stiamo guardando il mondo dall’esterno. Non ne siamo separati

Noi indiani siamo come le piante. Come possiamo vivere senza la nostra terra?

25



Noi esistiamo. Voglio dire al mondo che siamo vivi e che vogliamo essere rispettati in
quanto popolo.

Voi avete scuole, noi no, ma sappiamo prenderci cura della foresta.

Ricco non é quello che possiede molte cose materiali, ma quello che ha meno necessita.
(Saggi delle Ande)

“La nostra missione di stare con il popolo oppresso, rende urgente la sfida di vivere il
Vangelo e di entrare nel terzo millennio con il progetto chiaro di una societa alternativa,
capace di donare la vita”. Suor Dorothy Stang uccisa in Amazzonia il 12-2-2005

“La speranza nasce quando le vittime imparano a parlare, ad agire ed organizzarsi, quando
la chiesa locale si fa presente in mezzo al popolo e rinuncia a privilegi e prestigio per farsi
povera coi poveri chinandosi a curare le ferite in quell’ospedale da campo di cui parla papa
Francesco. Sto passando un Getsemani che mai avrei immaginato. Come vescovo non
potrei mai tacere. Piangiamo la devastazione dell’Amazzonia, mentre i promotori di altri
progetti distruttivi sarebbero ben contenti che gli indigeni sparissero dall’orizzonte”

Vescovo Erwin Krautler, da 50 anni missionario in America Latina e da 38 anni vescovo di Altamira-
Xingu. Vescovo e martire vivente, premio Nobel Alternativo per il suo impegno per i diritti degli
indigeni e per la lotta per la conservazione della foresta. La sua esperienza in Amazzonia ha
contribuito alla stesura dell’Enciclica “Laudato si’”.

26



Indios dell'Amazzonia, messaggio al mondo:

"Non fateci bruciare vivi"

(Avvenire 25 - 8 — 2019)

«Andarcene? Dove? E la nostra terra, & parte di noi. Lotteremo. Siamo abituati a farlo. Come
abbiamo resistito alle invasioni, ora resisteremo al fuoco». Eric, 23 anni, indigeno Karipuna, € uno
dei 23 abitanti del villaggio Panorama, sulle rive del fiume Ji-Parana, affluente del Rio delle
Amazzoni. «In realta, i Karipuna, in totale, siamo 58, ma piu della meta vive in citta, a Porto Velho,
per ragioni di studio o lavoro». Panorama, nel Rondonia, & sulla “linea del fuoco”, come tutta la
fascia del Brasile centro-occidentale, devastata da oltre 33mila incendi nell’ultimo mese. Un sesto
di questi & avvenuto nello Stato che, inoltre, ha la maggior concentrazione di roghi per chilometro
guadrato.

«Ora va un po’ meglio: ieri ha piovuto e le fiamme si sono arrestate. Ma oggi il fuoco potrebbe
riprendere ad avanzare. Da soli non possiamo affrontarlo. Chiediamo al mondo di non voltarsi
dall’altra parte. Il mio popolo, i Karipuna, ha rischiato di estinguersi per le violenze e le malattie
portate dai conquistatori nei secoli passati. Siamo rimasti in 58. Altre tribu sono state cancellate.
Lo sterminio prosegue nel presente: i cacciatori di risorse ci considerano un ostacolo. Chiediamo
solo di poter continuare a esistere come indigeni. Non lasciate che veniamo ridotti in cenere»,
dice Eric, con la voce carica di commozione.

Il giovane non parla solo per il suo popolo: gli oltre 900mila indios brasiliani sono a rischio.
Secondo gli ultimi dati dell’Instituto socioambiental (Isa), almeno 3.500 roghi stanno devastando
148 terre indigene, concentrate —oltre che in Rondo6nia —, in Mato Grosso, Tocantins, Acre e Para.
Zone in cui si sono rifugiati anche molte tribu in isolamento volontario. | traumi del passato, ciog,
hanno spinto alcuni gruppi nativi a rifiutare il contatto con I'esterno, rintanandosi negli angoli piu
remoti della foresta. In Brasile, se ne contano un centinaio, secondo la Ong Survival, in prima
linea nella difesa dei nativi. Nella terra Karipuna, legalmente restituita agli indios nel 1998, i
Karipuna ne hanno individuato due. «Non sappiamo piu nulla di loro da quando c’é stata l'ultimo
blitz dei trafficanti di legname, due mesi fa. Ora rischiano di restare intrappolati nelle flamme.
Nessuno sa nemmeno che esistono. Per questo, noi Karipuna abbiamo il dovere di levare la voce
in difesa dei nostri fratelli isolati. Il governo faccia qualcosa». Anche la Conferenza episcopale
brasiliana ha chiesto «azioni urgenti», di fronte agli «assurdi incendi». «Non & il momento di
deliri», hanno affermato i vescovi e aggiunto: «E ora di parlare, scegliere e agire con equilibrio e
responsabilita, perché tutti si assumano la nobile missione di proteggere I’Amazzonia,
rispettando I'ambiente, i popoli autoctoni, di cui siamo fratelli»

Il presidente Jair Bolsonaro, entrato in carica a gennaio, & considerato da piu parti come parte
del problema per le sue controverse affermazioni sulla necessita di «rendere produttiva»
I’Amazzonia. Boutade concretizzate in una serie di proposte — ancora nel limbo — per diminuire
le aree protette, consentire I'affitto dei terreni indigeni o aprirli allo sfruttamento minerario. Tale
politica — accusano esperti e attivisti — avrebbe spinto i latifondisti a incrementare le
“gueimadas”: incendi per “pulire” il terreno da parte dei latifondisti e “sgomberarlo” di eventuali
residenti. Il 5 agosto, il giornale locale “Novo Progresso”, in Para, ha diffuso la notizia di un
singolare evento organizzato, cinque giorni dopo, dagli agricoltori locali: “il giorno del fuoco”. |
grandi proprietari — sostiene il quotidiano — avrebbero esortato a bruciare ampie porzioni di
foresta per «dimostrare la propria volonta di lavorare al presidente Jair Bolsonaro».

27



Informazione verificata o fake news, fatto sta che quel 10 agosto nel municipio di Altamira, in
Pard, ci sono stati 431 roghi, altri 327 a Novo Progresso, per un totale di 1.457 incendi in meno
di 48 ore. Se una regia unica & improbabile, & verosimile, pero, che qua e la sia “scappata la
mano”. Deforestazione e siccita avrebbero, poi, favorito la propagazione delle fiamme a tempo
di record. Affermazioni smentite dal leader che, invece, ha puntato il dito sulle Ong. Di fronte al
coro di critiche internazionali e alla minaccia di ritorsioni economiche — tra cui il congelamento
dell’accordo Ue-Mercosur —, Bolsonaro ha schierato 44mila militari sul fronte del fuoco. Poi ha
cercato di spegnere le fiamme della polemica con un intervento in diretta tv, in cui ha affermato:
«Gli incendi esistono in tutto il mondo. Non possono diventare il pretesto per le sanzioni». In
effetti, i roghi devastano anche Bolivia e Paraguay. Anche qui il fuoco non sembra una fatalita. Il
presidente di La Paz, Evo Morales, ha abolito, a luglio, il divieto di bruciare i campi per “pulirli”.
Asuncion ha tra i maggiori indici di deforestazione.

Quest’ultima e cresciuta esponenzialmente anche in Brasile: negli ultimi otto mesi sono andati
perduti tremila chilometri quadrati di foresta. |l governo, inoltre, ha tagliato del 24 per cento i
fondi all'lstituto brasiliano per I'ambiente (lbama), braccio operativo del ministero
dell’Ambiente. Quest’ultimo ha iniziato a ridurre le operazioni. In parallelo, sono calate le
sanzioni per i crimini ecologici in Amazzonia di oltre un terzo. «Risultato: le invasioni sono
diventate quotidiane — conclude Eric Karipuna —. | cacciatori di risorse si sentono spalleggiati. E
lo sono: continuiamo a denunciare, ma nessuno interviene».

28



