
DIOCESI DI MANTOVA

2020

GUIDA
PASTO

RALE1920

DA QUESTO CONOSCERANNO CHE

SIETE MIEI DISCEPOLI



Sagrestia della Cattedrale di Mantova, 
particolare della volta.
L’icona dell’Anno Pastorale in corso è stata fotografata qui.
Nella pagina che segue: 
descrizione artistica di Mons. Roberto Brunelli.



PERCORSO PASTORALE
PER L’ANNO 2019-2020

DIOCESI DI MANTOVA

DA QUESTO CONOSCERANNO CHE

SIETE MIEI DISCEPOLI



Il bacio di Gioacchino e Anna icona dell’Anno Pastorale

Prima della destinazione attuale, la sagrestia monumentale della Cattedrale di 
Mantova era stata intesa come navata di una nuova chiesa dedicata alla Madonna, e allo 
scopo si cominciò a decorarla. 

Così, negli anni 80 del XV secolo, fu affrescata la volta, con otto tondi raffiguranti 
scene della vita di Maria, collocati entro sontuosi girali di foglie dall’indubbio stile 
rinascimentale. 

All’epoca era attivo a Mantova il sommo pittore Andrea Mantegna, che fu forse 
l’ideatore della decorazione della volta, lasciandone poi l’esecuzione ai suoi collaboratori.

Il primo degli otto tondi raffigura un uomo e una donna mentre si baciano. 
La scena può apparire disdicevole per una chiesa, ma non è così se si considera che si 

tratta dei santi genitori di Maria, dei quali la tradizione ha conservato i nomi, Gioacchino 
e Anna. 

Il loro atteggiamento esprime l’umano ma nobile amore di chiunque viva nel 
matrimonio sotto lo sguardo di Dio, e in questo caso l’amore che ha generato la più santa 
delle donne.

Roberto Brunelli



5

INTRODUZIONE

Papa Francesco ha coniato la nuova categoria di discepoli-missio-
nari e al n. 120 della Evangelii Gaudium (EG) scrive: “Ogni cristiano è 
missionario nella misura in cui si è incontrato con l’amore di Dio in Cristo 
Gesù; non diciamo più che siamo discepoli e missionari, ma che siamo sem-
pre discepoli-missionari”. 

Da dove partire come Chiesa mantovana nella nostra azione evange-
lizzatrice? il Sinodo della nostra Chiesa ricorda di partire dai fondamenti: 
il Battesimo e la Chiesa. La Proposizione 4 porta il titolo: “La riscoperta 
del Battesimo: fonte di ogni vocazione cristiana”.

Nel primo anno del proprio mandato, il nostro Vescovo ha propo-
sto un focus sul battesimo con un’attenzione peculiare tratta proprio da 
questa Proposizione: “i battezzati siano coscienti del dono ricevuto e ca-
paci di una risposta consapevole”. Occorre dire sì al battesimo per entrare 
nell’esperienza della VITA NUOVA IN CRISTO, il nucleo del Vangelo; il 
battesimo non è un rito formalmente compiuto, che fa parte della nostra 
anagrafe, del passato registrato nei libri della Chiesa, è, invece, la nostra 
sorgente che dà continuamente vita. Certo, riattivare il battesimo vuol 
dire accompagnare a fare dei passaggi: dalla religione alla fede, dal pecca-
to alla redenzione, dall’individuo alla persona, dalla vita secondo la carne 
alla vita secondo lo Spirito. Questo è l’abc della vita cristiana; si è cristiani 
se si vive questo. Siamo cristiani perché il dono del battesimo è attivo in 
noi attraverso questi processi che sono esistenziali, spirituali, comunitari.

Nell’anno che abbiamo alle spalle, l’attenzione è stata sul DISCEPO-
LATO come recupero dell’aspetto più dinamico e storico dell’esperien-
za della figliolanza, della vita battesimale: la sequela di Gesù implica gli 
aspetti più antropologici della nostra libertà che assume nel tempo la fi-
sionomia dell’identità battesimale, in particolare la dignità triplice di re-
galità, sacerdozio e profezia come ambiti esistenziali in cui si esprime la 
vita in Cristo, dove l’essere è precedente e fondante il fare. Tanti ministeri 
al servizio della nostra Chiesa: quindi la dignità battesimale come ambito 
esistenziale a cavallo tra la vita nella comunità cristiana e la spinta in usci-
ta per portare il Vangelo nel mondo.

 Ora ci chiediamo: che forma prende la vita cristiana nella stragrande 
maggioranza dei cristiani? Quale forma specifica di discepolato assume la 
stragrande maggioranza degli uomini e delle donne a cui Cristo interessa 
ancora qualcosa? Al n. 102 di EG si dice che “i laici sono semplicemente 
l’immensa maggioranza del popolo di Dio, al loro servizio c’è una minoran-



6

za di ministri ordinati”. Certamente il rapporto clero-laici deve crescere, 
soprattutto perché i modelli di funzionamento sia mentali che operativi 
di questo rapporto non sono univoci e non hanno un grande collaudo 
perché è ancora molto giovane la Chiesa di popolo, una Chiesa sinodale, 
partecipativa.

Il papa accenna ai rischi del clericalismo e al clericalismo dei lai-
ci; soprattutto al far coincidere il laico impegnato con chi svolge qualche 
ruolo funzionale in parrocchia.

Sempre al n. 102, di EG il papa scrive: “Anche se si nota una maggiore 
partecipazione di molti ai ministeri laicali, questo impegno non si riflette 
nella penetrazione dei valori cristiani nel mondo sociale, politico ed econo-
mico. Si limita molte volte a compiti intraecclesiali senza un reale impegno 
per l’applicazione del Vangelo alla trasformazione della società”. 

Per la maggioranza dei cristiani quali sono le condizioni ordinarie 
della vita dove vivono e prende forma il loro discepolato? Pare di poter 
dire che sono, alla luce di quanto dicono la Bibbia e il Magistero: la ses-
sualità e, perciò, la vita di coppia, la professione, la cittadinanza e la 
cultura.

In questi tre ambiti di vita umana si manifesta prioritariamente la di-
gnità regale, sacerdotale e profetica; prende forma il discepolato cristiano. 
Sono tre ambiti della vita umana da evangelizzare, trasfigurare, riscrivere, 
alla luce della novità del Vangelo. Oggi non possiamo dare assolutamente 
per pacifica la questione della sessualità (pensiamo all’eros banalizzato e 
scisso dalla procreazione, con tutto il problema della natalità). Ma pensia-
mo anche all’economia che è lontana da una dimensione di comunione e 
pensiamo ad una politica che bisogno della P maiuscola.

Senza forzare il Vangelo: quando incontriamo Cristo, e gli chiedia-
mo: «che cosa dobbiamo fare?»  Lui risponde: «Pentitevi e fatevi battezza-
re». Poi, chi ha abbracciato la vita cristiana, la prosegue lungo il tracciato 
della sua vita di discepolato. Ma come la maggioranza dei cristiani vive 
questo discepolato?

È bene che noi focalizziamo l’attenzione sui laici e perciò aiutiamo 
questi, non tanto e subito a collaborare con i ministri ordinati in qualche 
specifico servizio intraecclesiale, ma che li aiutiamo a capire come vivere 
la loro fede, la loro sequela di Cristo dentro queste esperienze fondamen-
tali che non si possono dare per acquisite: la vita di coppia, la dimensione 
sacerdotale e creativa del lavoro (con tutte le connessioni con le questioni 
sociali), le dimensioni della cultura e della cittadinanza.

Quest’anno partiamo dalla coppia, con la sua vita e le sue relazioni, le 
sue dinamiche e la sua spiritualità.

Negli ultimi decenni la Chiesa ha recuperato l’originalità cristiana 
della coppia che è sacramento. Da 40 anni a questa parte è aumentata la 
coscienza che il sacramento ha tutta una sua consistenza (non c’è solo un 



7

istituto naturale matrimoniale), che la coppia ha un proprio carisma per 
edificare la Chiesa (cfr. LG 11).

Colpisce che la Bibbia sia una storia di salvezza intessuta sul racconto 
di coppie: dentro le coppie bibliche c’è tutto il potenziale narrativo capace 
di raccontare le armoniche di fondo della coppia (le dinamiche relazionali 
e affettive, la progettualità di coppia, il conflitto, …).

La via più diretta per fare esperienza dell’amore di Dio Trinità è l’a-
more sessuale dell’uomo e della donna. Lo troviamo in Amoris Laetitia 
al n. 121, dove il papa dice che “Dio si rispecchia nell’uomo e nella donna, 
imprime in loro i propri lineamenti, i caratteri indelebili del suo amore”.

 La coppia è sacramentale, il che vuol dire che è un segno vivo della 
presenza del Risorto, uno strumento attraverso cui il Signore agisce. Per-
ciò in parrocchia non c’è solo un segno sacramentale che è quello dell’or-
dinato, ma ci sono tanti segni sacramentali dell’azione della presenza di 
Cristo quante sono le coppie degli sposi. Qualcuno ha detto che il mini-
stero coniugale è il tesoro nascosto della Chiesa.

È importante che noi recuperiamo che, ad esempio, prima del fatto 
che una donna esercita il ministero di lettrice, è innanzitutto una che fa 
coppia con il marito ed è segno capace di edificare la Chiesa attraverso il 
ministero coniugale.

Questo si trova bene esplicitato nel CCC al n.1534: “Due altri sa-
cramenti, l’Ordine e il Matrimonio, sono ordinati alla salvezza altrui. Se 
contribuiscono anche alla salvezza personale, questo avviene attraverso il 
servizio degli altri. Essi conferiscono una missione particolare nella Chiesa 
e servono all’edificazione del popolo di Dio”.

 Gesù agisce nel sacerdozio dei ministri, ma nel contempo Gesù agi-
sce anche in modo differente e peculiare nel ministero della coppia.

Nell’esperienza della Chiesa i ministri ordinati agiscono in persona 
di Cristo capo: questo è ben chiaro e ci sono stati molti sviluppi di appli-
cazioni pratiche al riguardo. Invece l’espressione: “Come Cristo ha amato 
la Chiesa” (cfr. Ef. 5), che riguarda il ministero dei coniugi, è ancora molto 
da esplorare pastoralmente. Non si ha piena coscienza, cioè, che anche il 
sacramento del matrimonio è per l’edificazione della Chiesa e che il mini-
stero degli sposi sta appunto nell’essere sposi e genitori (prima e più che 
essere catechisti, animatori…).

Abbiamo delle coppie vicine a noi nelle parrocchie, ma non possia-
mo fermarci alla dimensione affettiva (all’amicizia che pure è importante) 
o ad una cooperazione nel fare (basata sui bisogni della parrocchia), ma 
dobbiamo arrivare ad una cooperazione ministeriale in base ai doni ri-
cevuti con il sacramento. In AL, più di 50 volte si dice che il sacramento 
arricchisce di doni la coppia.

Il prete che annuncia autorevolmente come maestro la Parola, nella 
Messa alla domenica, ha bisogno che quell’annuncio sia incarnato nelle 



8

coppie; queste sono l’immagine di come Cristo ha amato la Chiesa, di 
come si crea dalla differenza l’unità, di come l’amore è fecondo. Il prete 
annuncia che Dio ci ama, la coppia mostra la concretezza e la novità per-
manente di questo amore.

Le coppie hanno una forza di annuncio del Vangelo che va al di là 
dei confini ecclesiali: i genitori evangelizzano mentre sono nella scuola 
dove vanno i loro figli, sono fianco a fianco con le altre coppie quando 
coltivano le relazioni di parentela o di vicinato, quando assistono i ge-
nitori anziani. AL afferma che la casa degli sposi è risorsa pastorale per 
l’evangelizzazione capillare che passa attraverso l’ospitalità e il sostegno ad 
altre coppie.

Quale vantaggio ci sarebbe se sempre di più si stringesse una col-
laborazione missionaria tra gli ordinati e i coniugi! Lo si vede già in 
Paolo con Aquila e Priscilla. Anche perché, se facciamo “funzionare” il 
ministero degli sposi, quello degli ordinati non è diminuito ma potenzia-
to ed equilibrato. Se è invece un sacramento solitario, quello del celibe, 
presbitero o altro, è più facile che emerga un leader singolo piuttosto di 
uno che è capace di vivere la presidenza nella dimensione più comunio-
nale come sposo, padre, fratello, ….

Ci si pone, a questo punto, una questione derivante dal dato evidente 
che la maggioranza dei cristiani convive e non sceglie il sacramento del 
matrimonio come via per realizzare l’amore di coppia. Sono solo delle 
problematiche contingenti quelle che portano a rinunciare alla celebra-
zione del sacramento? Oppure manca un’evangelizzazione di questa vo-
cazione?

Tenendo conto che adolescenti e giovani crescono, in buona parte, 
in famiglie di genitori divisi, separati, che non hanno mai ricevuto un 
grande annuncio sul matrimonio come vocazione, forse bisogna proprio 
annunciare la buona notizia dell’esperienza di coppia.

Due documenti vanno in questa ottica: Familiaris Consortio e 
Amoris Laetitia che il papa suggeriva di prendere ‘a piccole dosi’ come 
un progetto pastorale per la Chiesa. È interessante che, dopo EG, il primo 
ambito sondato è stato quello della coppia e della famiglia, con due Sinodi 
della Chiesa.

Per la pastorale familiare è importante recepire l’indicazione del papa 
riguardo ad AL che non è da ridurre dentro la strettoia della comunione 
ai divorziati risposati, perché questo è un grande equivoco.

La prospettiva resta integra: ci sono le coppie fragili, ci sono le cop-
pie da accogliere con il loro matrimonio fallito, insieme a tutte le altre, 
anch’esse sono destinatarie del Vangelo. La Chiesa non può rinunciare ad 
annunciare che la famiglia è Vangelo.

Papa Francesco durante l’udienza del 24 ottobre 2018, nella catechesi 
sul sesto comandamento, ha parlato di un catecumenato in preparazione 



9

al matrimonio e lo dice così: “Non si può definire “preparazione al matri-
monio” tre o quattro conferenze date in parrocchia; no, questa non è prepa-
razione: questa è finta preparazione. E la responsabilità di chi fa questo cade 
su di lui: sul parroco, sul vescovo che permette queste cose. La preparazione 
deve essere matura e ci vuole tempo. Non è un atto formale: è un Sacra-
mento. Ma si deve preparare con un vero catecumenato”.  La nostra azione 
pastorale ha di che riflettere.

Pensiamo anche agli ambiti della pastorale dell’educazione, della pa-
storale scolastica, giovanile, vocazionale.

Si dice che i giovani soffrono per mancanza di futuro, perciò di mo-
tivazioni di speranza. Bisogna recuperare per loro una cultura della voca-
zione che è la promessa di Dio per un futuro buono e felice da realizzare 
lungo la vita. Le nostre azioni pastorali più direttamente rivolte ai giovani 
dovrebbero assumere l’impegno di una iniziazione al disegno di Dio sulla 
sessualità, sulla coppia e anche sulle modalità pratiche di viverla in ottica 
cristiana.

Abbiamo enormi opportunità per valorizzare le risorse ministeriali 
della coppia nell’evangelizzazione dei fanciulli, dei ragazzi, nella pastorale 
battesimale a fianco di coppie che chiedono il battesimo oppure a fianco 
di coppie fragili che hanno bisogno di accompagnamento.

Anche la catechesi familiare potrà essere in futuro una risorsa più 
efficace nei cammini di iniziazione cristiana, con ruoli di più diretta re-
sponsabilità da parte delle coppie.

Non da ultimo la valorizzazione della pastorale degli anziani può 
passare attraverso le coppie. I nonni forse sono la generazione più capace 
di raccontare ai nipoti che cosa è la vita di coppia. È interessante che in 
qualche percorso catechistico i nonni possano portare un’esperienza di 
cosa vuol dire vivere insieme tanti anni. 

Questo aspetto della realtà della coppia può avere agganci anche con 
la cultura. La crisi antropologica del maschile e del femminile, la bana-
lizzazione e l’oggettivazione (se non la mercificazione) della sessualità, la 
denatalità con tutte le questioni anche delle politiche e delle economie 
della famiglia, possono essere riviste e criticate positivamente attraverso 
il “vangelo della famiglia”.

 L’attenzione da parte della Chiesa su questa realtà tanto preziosa e 
tanto fragile che è la coppia non significa aggiungere una cosa in più per 
il cammino delle comunità, perché di fatto abbiamo già la maggioranza di 
uomini e donne cristiani che sono nel matrimonio. Certo si può intensifi-
care l’attenzione per evangelizzare la vita di coppia di chi è già sposato, di 
chi si orienta a questo, aiutandoli a trovare la loro vocazione nella sequela 
di Cristo e anche la loro collocazione al servizio della Chiesa.



10

Questo sussidio è uno strumento per accompagnare il cambiamen-
to pastorale in atto nelle nostre comunità, una conversione che metta al 
centro la coppia e la famiglia come spinta per ripartire, per essere attenti 
alla vita concreta dei laici e avviare un’azione nella quale i laici sono pro-
tagonisti in quanto discepoli-missionari e in quanto capaci di diffondere 
un clima relazionale di cui le nostre comunità hanno estremo bisogno. Le 
famiglie soggetti di pastorale, per il fatto stesso che sono famiglie diffon-
dono in parrocchia quella carità che si respira nelle nostre case.

 Le schede di coppie bibliche qui presentate, insieme alle riflessioni e 
a piccoli suggerimenti pastorali, sono rivolte a tutta la comunità e succes-
sivamente ai vari ambiti pastorali. Possono essere punti di partenza per 
strutturare cammini pastorali nuovi, non perché i contenuti sono nuovi 
ma perché i modi sono nuovi…

Coppia e comunità si rispecchiano: per questo motivo le due doman-
de poste in ogni scheda, riguardano la comunità cristiana e l’esperienza 
di coppia.

Certamente il racconto biblico può essere approfondito e allargato, 
così come le considerazioni sull’oggi. Le prospettive per il domani sono 
dei piccoli suggerimenti per sviluppare la nostra creatività pastorale (ad 
esempio l’inserimento di qualche matrimonio nella Messa principale del-
la comunità).

 Se c’è una priorità in questa azione pastorale è quella della prospet-
tiva delle Unità Pastorali. Sempre più, laici e preti insieme, possiamo pro-
gettare e mettere in atto azioni superando l’ambito ristretto delle parroc-
chie, non perché sia sbagliato o superato, ma perché l’oggi ci chiede un 
cambio, uno scatto in avanti verso la comunione e la corresponsabilità.

Questa corresponsabilità sarà arricchita dal secondo anno di corso 
di formazione alla ministerialità (gennaio-febbraio 2020) vissuto e orga-
nizzato nei 7 vicariati con la collaborazione degli uffici diocesani. Questo 
passo in avanti concretizza il desiderio di sinodalità, di cammino fatto in-
sieme nel quale tutti i battezzati chiamati alla conversione si sentono parte 
di quel corpo che è la Chiesa, quale corpo che Cristo ha amato fino a dare 
la vita. Quel corpo di cui la coppia umana è segno e strumento.



11

LA STORIA, IERI
Giacobbe e Rachele sono la prima coppia in cui la parola divina mo-

stra il momento iniziale dell’innamoramento, seguito dalla promessa, e 
dalla paziente attesa, per arrivare all’unione, superando ogni difficoltà. 
Troviamo la narrazione nei capitoli 29 e 30 di Genesi, con ulteriori svilup-
pi drammatici nei capitoli 31-34, e l’epilogo tragico in 35,16-20.
Ci collochiamo all’inizio della storia dei due giovani, al tempo del loro 
innamoramento. Giacobbe vive a casa del parente Labano, che ha due fi-
glie, Lia e Rachele. Egli non si innamora di Lia che “aveva gli occhi smorti”, 
ma di Rachele, “bella di forme e avvenente di aspetto” (Gen 29,17), e noi 
la immaginiamo con uno sguardo vivace, espressivo, profondo. E pro-
seguendo nell’immaginazione interpretativa, rivediamo la scena: proprio 
negli occhi di Rachele Giacobbe legge il sogno, il progetto di Dio per lui 
e per entrambi e vi legge anche la promessa di un futuro radioso. Essere 
guardati come creature amabili - sempre e per sempre - è una reale espe-
rienza di Dio 

Sappiamo quanto l’esperienza dell’innamoramento sia esaltante. 
Quando si è innamorati, si è portati a credere che quel sentimento possa 
durare per sempre. Nulla potrà frapporsi. Nulla sarà più forte dell’amo-
re reciproco. Si è rapiti dalla bellezza dell’amato o dell’amata; trascorrere 
il tempo insieme è come trovarsi nell’anticamera del paradiso. Si ritiene 
possibile vivere sempre di quelle meravigliose sensazioni, e si sogna la 
beatitudine coniugale. Giacobbe deve lavorare sette anni per coronare il 
suo sogno di amore con Rachele, lavorando per il cugino.  Altri sette anni 
deve lavorare, dopo essere stato ingannato, e aver ricevuto in sposa la so-
rella Lia. Rachele resta per lunghi anni senza figli, affrontando la rivalità 
con la sorella, fino a divenire madre, e addirittura a dare la vita per un 

IN CAMMINO VERSO UN AMORE NUOVO

TEMPO ORDINARIO (ottobre - novembre)

Giacobbe e Rachele
LA PROMESSA DELL’AMORE



12

altro figlio. Dall’innamoramento iniziale, dalla promessa di partenza, si è 
dipanata una storia di amore solida, anche se tormentata.

LA STORIA, OGGI

Già dall’inizio, la vita a due si fonda sostanzialmente sulla “promessa”. 
È una promessa basata sulla fedeltà, sulla parola data, sull’impegno reci-
proco e, come tutte le promesse, è proiettata nel futuro. Ma è nel presente, 
nell’oggi, che noi possiamo già vivere quella promessa. La viviamo nell’at-
tesa. L’attesa non è un tempo vuoto che verrà colmato dall’evento, ma è il 
tempo dei preparativi, del desiderio che chiede di essere coltivato, che ci 
impegna a una verifica del sentimento e che ci fa crescere per poter essere 
attenti e pronti al momento opportuno. Pensiamo a quanto sia feconda 
l’attesa di una mamma che aspetta la nascita del figlio…

La promessa ci racconta sempre che l’amore ci “anticipa”, viene prima 
di noi e della nostra iniziativa e ci desta. Va essenzialmente ri-conosciuto 
e ci chiama verso la ri-conoscenza, verso la gratitudine e la lode. La pro-
messa, tuttavia, è anche “rischio”: ci invita ad uscire da noi stessi, a fare 
“esodo” verso l’altro in un tempo che si dispiega e che necessita anche di 
perseveranza e di lotta contro il dubbio…

La promessa è un progetto, quel progetto che noi abbiamo letto negli 
occhi del nostro amato al primo incontro così come era accaduto a Gia-
cobbe e Rachele. Per quel progetto noi ci siamo solennemente impegnati 
nel giorno del nostro matrimonio: “Prometto di esserti fedele sempre, nella 
gioia e nel dolore, nella salute e nella malattia…”  e non senza la Grazia di 
Cristo! Se il tempo e le prove della vita ci hanno portato lontano, occor-
re convertire lo sguardo sul nostro passato per tornare a ri-cercarlo nei 
momenti belli, nelle esperienze vissute, nei sorrisi dei primi anni dei figli, 
nella gioia dell’unione e dell’incontro. Soprattutto dobbiamo ricercarlo 
nello sguardo del nostro coniuge, lì dove Dio lo aveva posto e ce lo aveva 
fatto trovare. La promessa è un dono per la vita. Se allora vogliamo vivere 
la promessa dobbiamo vivere la vita e non lasciarci vivere:

•	 per poter gustare l’esistenza piena e la presenza del proprio coniu-
ge vicino a sé che nella relazione diventa fonte di stima, fiducia, 
tenerezza;

•	 per coltivare l’esistenza relazionale non limitandoci nei nostri ri-
ferimenti solo ai figli ed ai familiari, ma pensare ad un’esistenza 
capace di molte relazioni che ci stimolino e costruiscano storie di 



13

comunione e di servizio;
•	 per vivere l’esistenza nella gioia ed entrare nella terra promessa 

per noi costituita dalla nostra casa, dalla famiglia, dalla comunità. 
Siano queste il paese ospitale dove abbiamo messo le nostre radi-
ci, dove i figli si sentono al riparo e possono stendere i loro rami 
verso l’avventura della vita. 

Domande per la comunità cristiana e per l’esperienza di coppia:
1.	 Quali promesse di Dio stanno attendendo le nostre comunità di battez-

zati? Verso quali orizzonti stanno guardando?
2.	 Quanto vale nella nostra coppia la “promessa” di Dio consacrata nel 

giorno del matrimonio? È ancora linfa vitale?

LA STORIA, DOMANI: per l’agire pastorale

-	 Per tutta la comunità: nel mese missionario coinvolgere, durante 
una veglia, una coppia che sia stata in missione.
Se si celebra la festa dei nonni (il 2 ottobre o la domenica successiva), 
una coppia di nonni, alla fine della Messa, legge un augurio-testimo-
nianza ai nipoti.

-	 Per il cammino dell’iniziazione cristiana: negli incontri dei genito-
ri che accompagnano i figli al catechismo si possono fare esperienze 
di confronto dove l’animatore invita i genitori a raccontare la storia 
del loro innamoramento con le gioie e le fatiche e la cura del loro rap-
porto con Dio perché la promessa iniziale resti viva. Tenendo conto 
delle diverse esperienze familiari si avrà cura che dal racconto emer-
ga la fiducia in Dio nello sviluppo del loro percorso.

-	 Per la pastorale giovanile: la promessa, negli adolescenti, è un pro-
getto che non si limita ad un rapporto a due ma è soprattutto edu-
cazione dei sentimenti, del cuore (coscienza) e della volontà. L’edu-
cazione all’affettività e l’incontro con coppie adulte possono essere 
strumenti importanti per la crescita dei giovani.

-	 Per i cammini di preparazione al matrimonio: la testimonianza di 
coppie dentro a questi cammini è importante per mostrare il rea-
lismo della vita di coppia non disgiunta dalla visione di fede, vero 
alimento della speranza.

-	 Per la pastorale della carità: l’educazione della comunità cristiana 
alla carità passa anche attraverso famiglie che incontrano i gruppi 
parrocchiali: coinvolge le famiglie che danno la loro testimonianza 
nei gruppi parrocchiali.



14

-	 Per la pastorale liturgica: la cura della celebrazione domenicale ha 
anche lo scopo di far toccare con mano la familiarità della comunità 
cristiana. Il clima familiare della domenica crescerà nella misura in 
cui le famiglie stesse cureranno l’accoglienza (ciascuno può e deve 
sentirsi a casa nella celebrazione domenicale).

ESERCIZI SPIRITUALI

PER APPROFONDIRE

Prendiamo nota

Vedi i particolari a pagina 36.

Curtaz Paolo, L’amore e altri sport estremi, San Paolo, 
Cinisello Balsamo 2012.	 (attualm. esaurito)
Fumagalli Aristide, E Dio disse loro… Storie di coppia 
nella Bibbia, San Paolo, Cinisello Balsamo, 2013.



15

LA STORIA, IERI

Nella vicenda di Anna ed Elkana la Parola di Dio ci mostra il dramma 
di un intenso amore coniugale che si scontra con la prova della sterilità. 
Anche il legame più forte non può darsi, da se stesso, la fecondità. Tro-
viamo la narrazione della loro esperienza nel primo libro di Samuele ai 
capitoli 1 e 2.

Anna è la madre del profeta Samuele, vero protagonista della storia 
narrata. Il marito Elkana è una figura più debole, rassegnata, anche se 
animata da autentico amore coniugale. Anche qui troviamo una famiglia 
poligamica: Elkana ha un’altra moglie, Peninna, e mentre Anna è sterile, 
Peninna ha già dato al marito dei figli. Non è una sorpresa che Elkana ami 
di più Anna, moglie sterile. 

La situazione però porta a un duro scontro familiare tra le due don-
ne. Peninna trova ogni occasione per umiliare Anna perché Dio l’ha resa 
sterile ed Elkana nel tentativo di consolarla le sussurra: “Non sono forse io 
meglio di dieci figli?” (1Sam 1,8).

 Peninna appare solamente nella scena di apertura della storia. È poi 
ignorata essendo un personaggio di contrasto: ha la funzione di mettere 
in risalto la sterilità di Anna. Peninna ha la benedizione di molti figli e 
la pena di essere la meno amata. Infatti l’attenzione di suo marito è tutta 
riversata sull’altra donna, così come l’attenzione del narratore biblico è 
concentrata sulla vicenda di Anna. Anche Anna soffre, suo marito non è 
per lei migliore di dieci figli. È afflitta perché sterile, una tragedia in una 
società dove la dignità di una donna è misurata soprattutto in base alla 
sua fecondità. Sorprende che il testo attribuisca a Dio stesso la sterilità 
della donna: “Ma egli [Elkana] amava Anna, sebbene il Signore ne avesse 
reso sterile il grembo” (1Sam 1,5). Nel linguaggio biblico ogni evento è 
riferito all’unico Dio. 

IN CAMMINO PER GENERARE

TEMPO DI AVVENTO E NATALE

Elkana e Anna
LA PROVA DELLA STERILITÀ



16

Nel seguito della vicenda, si scopre che proprio partendo dal dramma 
della sterilità, Anna riscopre la preghiera, la fiducia in Dio, la possibilità 
di partecipare alla salvezza di Israele, ed Elkana la accompagna con di-
screzione. Il loro amore è chiamato ad aprirsi alla totalità del progetto di Dio.

LA STORIA, OGGI

La sterilità porta sempre con sé il proprio carico di sofferenza, come 
nel caso di Anna ed Elkana. Le conoscenze del tempo attribuivano la cau-
sa della sterilità solo alla donna. Anche la risorsa dell’amore del mari-
to non basta ad Anna per superare la “sua ferita”. Anna riporta a Dio il 
dramma della propria sterilità. Non è insolito nemmeno oggi attribuire 
a Dio l’origine dei mali che sfuggono alle capacità umane, ma Anna va 
oltre e percepisce il mistero che sta all’origine della vita. La fecondità non 
è solo il potere di un uomo e di una donna e di conseguenza la sterilità 
non è solo una frustrazione. Visto dall’alto di Dio, il figlio non è un diritto 
irrinunciabile ma un dono.

La ferita diventa il luogo da dove il Signore “chiama Anna “e fonda la 
sua promessa: Anna è chiamata a non confidare solo in se stessa e a passa-
re dalla logica “dell’avere” (un figlio) a quella “dell’offrire” (se stessa a Dio, 
anche nel dolore).

Molto spesso oggi si accusano i cristiani di essere insensibili alle soffe-
renze di queste coppie e di non volerle aiutare a risolvere il loro “proble-
ma” attraverso il ricorso alla scienza. In realtà si tratta appunto di cambia-
re la visuale delle cose e di cogliere questo “mistero” come è ben spiegato 
in questo brano al n. 8 di “DONUM VITAE - Il rispetto della vita umana 
nascente e la dignità della procreazione” (Congregazione per la dottrina 
della fede - 22.02.1987): “La sofferenza degli sposi che non possono avere fi-
gli o che temono di mettere al mondo un figlio handicappato, è una sofferen-
za che tutti debbono comprendere e adeguatamente valutare. Da parte degli 
sposi il desiderio di un figlio è naturale: esprime la vocazione alla paternità 
e alla maternità inscritta nell’amore coniugale. Questo desiderio può essere 
ancora più forte se la coppia è affetta da una sterilità che appaia incurabile. 
Tuttavia il matrimonio non conferisce agli sposi il diritto di avere un figlio, 
ma soltanto il diritto di porre quegli atti naturali che di per sé sono ordinati 
alla procreazione. Un vero e proprio diritto al figlio sarebbe contrario alla 
sua dignità e alla sua natura. Il figlio non è un qualche cosa di dovuto e non 
può essere considerato come oggetto di proprietà: è piuttosto un dono, “il più 
grande” e il più gratuito del matrimonio, ed è testimonianza vivente della 



17

donazione reciproca dei suoi genitori. A questo titolo il figlio ha il diritto - 
come è stato ricordato - di essere il frutto dell’atto specifico dell’amore coniu-
gale dei suoi genitori e ha anche il diritto ad essere rispettato come persona 
dal momento del suo concepimento”.

Come è possibile allora rimanere accanto a coloro che vivono la dura 
prova della sterilità? Ancora allo stesso numero, il documento suggeri-
sce alcune attenzioni: “La comunità dei credenti è chiamata a illuminare 
e sostenere la sofferenza di coloro che non possono realizzare una legittima 
aspirazione alla maternità e paternità. Gli sposi che si trovano in queste 
dolorose situazioni sono chiamati a scoprire in esse l’occasione per una par-
ticolare partecipazione alla croce del Signore, fonte di fecondità spirituale. 
Le coppie sterili non devono dimenticare che anche quando la procreazione 
non è possibile, non per questo la vita coniugale perde il suo valore”.

Domande per la comunità cristiana e per l’esperienza di coppia:
1.	 Come la comunità reagisce alle sue sterilità?
2.	 Quanto il desiderio di avere figli ha unito la nostra coppia?

LA STORIA, DOMANI: per l’agire pastorale

-	 Per tutta la comunità: farsi vicini alle coppie in attesa e alle coppie che 
non riescono ad avere figli (in maniera informale…attraverso ad es. 
un buon rapporto di vicinato, coinvolgendo, quindi, i vicini di casa).
Nella veglia che può anticipare la celebrazione della Messa di mezza-
notte di Natale leggere il testo della storia di Anna e Samuele accompa-
gnato da una riflessione spirituale sul dono della maternità.
Preparare con particolare cura la festa della Santa famiglia e/o la festa 
degli anniversari di matrimonio.

-	 Per il cammino dell’iniziazione cristiana: dedicare qualche incontro 
con i genitori chiedendo loro come hanno vissuto il dono della ge-
nitorialità: paure e consolazioni; aprendo la riflessione sulla gratuità 
dell’essere genitori e su ciò che rende sempre generativi: rinascere da 
Cristo. È importante, in questi incontri, adottare modalità che permet-
tano ascolto reciproco e possibilità, per tutti, di intervenire.

-	 Per la pastorale giovanile: l’educazione dei sentimenti può e deve toc-
care anche il tema della fecondità come meta del cristiano adulto che 
va oltre il rischio di vivere solo l’eterno amore adolescenziale e decide, 
affidandosi al Signore, per il dono di diventare genitore. Il cammino 
con i nostri gruppi non deve rinunciare all’annuncio coraggioso del 
vangelo della famiglia.



18

-	 Per i cammini di preparazione al matrimonio: spesso i partecipanti 
ai corsi per il matrimonio hanno già figli. Ciò non ci deve portare alla 
rinuncia del tema della genitorialità; per la nostra fede la genitorialità 
è tutt’uno con l’educazione alla fede (cfr. rito del battesimo per i bam-
bini).

-	 Per la pastorale della carità: animare la comunità perché le relazioni 
tra cristiani siano segnate dalla fecondità dell’amore che viene dall’Eu-
caristia si esprime come vicinanza, aiuto, fraternità, … (trovare le 
strade per educare la comunità: ad esempio aggiornando l’elenco delle 
persone malate e sole perché qualcuno possa andarle a trovare oppure 
attraverso contatti continuativi con i centri socio-educativi presenti sul 
territorio, …).

-	 Per la pastorale liturgica: la fecondità delle nostre celebrazioni è data 
anche dalla presenza di ministri (lettori, ministri dell’altare, …) prepa-
rati, motivati e capaci di accogliere nella loro vita la perenne novità che 
è Cristo in noi. Il tempo di Avvento e Natale può essere caratterizzato 
da alcuni segni che sottolineano tale fecondità: le richieste di perdono 
che sottolineano le nostre sterilità, momenti di silenzio tra le letture 
poiché è l’Ascolto del Signore che ci guarisce, …

SETTIMANA DELL’ASCOLTO

PER APPROFONDIRE

Prendiamo nota

Nel tempo di Avvento individuiamo una settimana nella qua-
le, come Maria docile all’annuncio dell’angelo, facciamo espe-
rienza privilegiata l’ascolto di Dio:
- come ci si ascolta in coppia?
- come si ascolta Dio in coppia?
- ascolto della testimonianza di una coppia di sposi, di genitori 
adottivi....
A livello comunitario, di unità pastorale, si può organizzare un 
incontro di ascolto della Parola e di ascolto reciproco.

Curtaz Paolo, L’amore e altri sport estremi, San Paolo, 
Cinisello Balsamo 2012.	 (attualm. esaurito)
Fumagalli Aristide, E Dio disse loro… Storie di coppia 
nella Bibbia, San Paolo, Cinisello Balsamo, 2013.



19

LA STORIA, IERI
Dagli Atti degli Apostoli e dalle lettere di Paolo emerge una coppia di 

sposi, nei quali lo Spirito mostra che cosa significhi mettersi al servizio 
nella Chiesa, vivendo nel matrimonio. Si tratta di Aquila e Priscilla, di cui 
si parla in particolare negli Atti degli Apostoli (18,1-4.18-19.26) e ai quali 
si fa riferimento anche nella prima lettera ai Corinti (16,19); in quella ai 
Romani (16,3-5); e nella seconda lettera a Timoteo (4,19).

I nomi di Aquila e Priscilla sono latini, ma l’uomo e la donna che li 
portano erano di origine ebraica. Almeno Aquila, però, proveniva geo-
graficamente dalla diaspora dell’Anatolia settentrionale, che si affaccia sul 
Mar Nero - nell’attuale Turchia -, mentre Priscilla, il cui nome si trova 
a volte abbreviato in Prisca, era probabilmente un’ebrea proveniente da 
Roma (cfr At 18,2). È comunque da Roma che essi erano giunti a Corinto, 
dove Paolo li incontrò all’inizio degli anni ’50; là egli si associò ad essi 
poiché, come ci racconta Luca, esercitavano lo stesso mestiere di fabbri-
catori di tende o tendoni per uso domestico, e fu accolto addirittura nella 
loro casa (cfr At 18,3). Il motivo della loro venuta a Corinto era stata la 
decisione dell’imperatore Claudio di cacciare da Roma i Giudei. In un 
secondo tempo, essi si trasferirono in Asia Minore, a Efeso. Là ebbero 
una parte determinante nel completare la formazione cristiana del giudeo 
alessandrino Apollo. Poiché egli conosceva solo sommariamente la fede 
cristiana, “Priscilla e Aquila lo ascoltarono, poi lo presero con sé e gli espo-
sero con maggiore accuratezza la via di Dio” (At 18,26).

Quando da Efeso l’apostolo Paolo scrive la sua Prima Lettera ai Corin-
zi, insieme ai propri saluti manda esplicitamente anche quelli di «Aquila 
e Prisca, con la comunità che si raduna nella loro casa» (1Cor 16,19). Ve-
niamo così a sapere del ruolo importantissimo che questa coppia svolse 

IN CAMMINO PER ESSERE MINISTRI

TEMPO ORDINARIO (gennaio - febbraio)

Aquila e Priscilla
LA PASSIONE DELLA TESTIMONIANZA



20

nell’ambito della Chiesa primitiva: quello cioè di accogliere nella propria 
casa il gruppo dei cristiani locali, quando essi si radunavano per ascoltare 
la Parola di Dio e per celebrare l’Eucaristia. La loro casa diventa casa della 
Chiesa. Un primo elemento che emerge dalla loro vicenda è la profonda 
partecipazione della coppia alla missione dell’apostolo Paolo: lo ospitano 
nella loro casa (At 18,2-3), lo accompagnano nei suoi viaggi (At 18,18), 
condividono la sua opera fino a rischiare la testa per lui (Rm 16,4). A 
poco a poco i due coniugi acquistano ruoli sempre più importanti nell’e-
vangelizzazione sia a Corinto che a Efeso, fino a farsi promotori di una 
maggiore chiarezza nell’esporre i contenuti della fede in Cristo Gesù, a 
farsi catechisti nei confronti di Apollo. Un’ulteriore lezione non trascura-
bile possiamo trarre dal loro esempio: ogni casa può trasformarsi in una 
piccola Chiesa. Non soltanto nel senso che in essa deve regnare il tipico 
amore cristiano fatto di accoglienza dell’ e di reciproca cura, ma ancor 
più nel senso che tutta la vita familiare, in base alla fede, è chiamata a 
ruotare intorno all’unica signoria di Gesù Cristo. Non a caso nella Lette-
ra agli Efesini Paolo paragona il rapporto matrimoniale alla comunione 
sponsale che intercorre tra Cristo e la Chiesa (cfr Ef 5,25-33). Anzi, po-
tremmo ritenere che l’Apostolo indirettamente moduli la vita della Chiesa 
intera su quella della famiglia. E la Chiesa, in realtà, è la famiglia di Dio. 
Onoriamo perciò Aquila e Priscilla come modelli di una vita coniugale 
responsabilmente impegnata a servizio di tutta la comunità cristiana. E 
troviamo in loro il modello della Chiesa, famiglia di Dio per tutti i tempi

LA STORIA, OGGI 
Quante volte capita di sentire critiche sulla Chiesa e sul suo operato. 

Il ruolo della Chiesa nella storia e dei suoi membri è sempre più spesso 
travisato e incompreso. Fa soffrire soprattutto il fatto che a volte questa 
incapacità di leggere il compito che Gesù ha affidato alla Chiesa avvenga 
all’interno di famiglie o comunità che si definiscono cristiane. In questo 
modo si verifica un profondo distacco dalla vera identità di cristiani: “es-
sere” Chiesa, riconoscersi Chiesa è indispensabile per poter essere testi-
moni di Cristo. Nella Chiesa, poi, è scarsa la consapevolezza che la coppia 
è portatrice di una missione regale, sacerdotale e profetica.

La Chiesa è sempre in cammino, santa e peccatrice, ma arricchita del 
dono dello Spirito che permette questo riconoscimento. Aquila e Priscilla 
hanno tanto da dirci a questo proposito; ci insegnano soprattutto ad es-
sere Chiesa, comunità in cammino, testimoni del Cristo risorto. Prima di 
prendere in considerazione cosa fa la Chiesa dobbiamo infatti tutti rico-
noscerci parte viva di essa. Questa coppia è Chiesa in un modo talmente 
concreto da non poter passare inosservato:
•	 La coppia Aquila e Priscilla è Chiesa che accoglie. Aperta ad ascolta-



21

re, a “far entrare” nella propria casa, pronta a condividere un lavoro, 
un tetto e soprattutto il bagaglio di fede acquisito.

•	 Questa coppia è Chiesa che “parte”, si fa missionaria. Questi coniugi 
infatti vivono la casa, ma è una casa che si può lasciare per un compi-
to più grande, prioritario, come l’evangelizzazione: si fanno compagni 
di un maestro per il compito affidato da Gesù alla Chiesa.

•	 Infine questa coppia è Chiesa che “testimonia” la fede e che la tra-
smette attraverso un insegnamento permeato di cura, di dolcezza, di 
attenzione genitoriale. Nei confronti di Apollo: “Priscilla e Aquila lo 
ascoltarono, poi lo presero con sé e gli esposero con maggiore accura-
tezza la via di Dio” (At 18,26). Per spiegare la via nuova di Dio lo 
accolgono, lo ascoltano, si prendono cura di lui e lo indirizzano al 
meglio. Sono maestri in umiltà: è in un modo familiare che si insegna 
la verità su Gesù. L’umiltà, infatti, è la condizione indispensabile per 
ogni relazione perché è “fare spazio” all’altro/a in quanto tale.

L’evangelizzazione passa anche attraverso questi aspetti, vissuti nella 
concretezza della vita familiare, nella casa, nel quotidiano, nell’incontro, 
nel contatto diretto, nella vicinanza. Tutto questo Aquila e Priscilla lo fan-
no perché vivono nello Spirito, sono testimoni efficaci dell’essere Chiesa.

Domande per la comunità cristiana e per l’esperienza di coppia:
1.	 Le nostre comunità, per come sono fatte, sono in grado di vivere la di-

mensione di casa della Chiesa?
2.	 Nella nostra vita di coppia ci prendiamo cura dell’altro? Siamo coppia 

nella comunità, nel servizio secondo il carisma e il ministero proprio 
degli sposi (regalità, profezia, sacerdozio)?

LA STORIA, DOMANI: per l’agire pastorale
-	 Per tutta la comunità: sull’esempio di Aquila e Priscilla impegnarsi 

ad individuare nelle nostre parrocchie e UP famiglie disposte ad acco-
gliere nelle loro case incontri di catechesi, famiglie disposte a formarsi 
per gestire gruppi di catechesi, ad organizzare eventi educativi…. Il 
campo è vasto e il discernimento comunitario aiuterà a mettere in atto 
ministeri portati avanti da coppie. A questo riguardo non perdiamo 
l’occasione importante del corso di formazione alla ministerialità che 
si svolgerà nei sette vicariati in questi mesi di gennaio e febbraio.

-	 Per il cammino dell’iniziazione cristiana: il sacerdote o il catechi-
sta incaricato coinvolge i genitori nella concreta preparazione di un 
incontro, trattando il tema “come essere testimoni della nostra fede 
dentro e fuori la comunità cristiana”, contribuisce a farli sentire prota-
gonisti, non spettatori, del cammino dei propri figli.

-	 Per la pastorale giovanile: nel cammino di educazione all’affettività 



22

non può mancare la dimensione della testimonianza, non come dove-
re, ma come occasione di crescita nella grazia. Questa dimensione non 
può essere solo contenuto trasmesso ma si traduce in impegni concreti 
che i ragazzi (single o in coppia) si prendono nella parrocchia e nel 
tessuto civile. Serve naturalmente l’aiuto degli educatori e della comu-
nità degli adulti perché il protagonismo giovanile non sia legato solo a 
qualche evento (Grest) ma trovi una sua continuità.

-	 Per i cammini di preparazione al matrimonio: sappiamo quanto 
sia complicato dare continuità alle coppie che frequentano i cammini 
in preparazione al matrimonio. Alcuni suggerimenti: la celebrazione 
del mandato a fine corso nella Messa domenicale; il tentativo di far 
diventare gruppo stabile il gruppo dei fidanzati dopo la celebrazione 
del matrimonio con l’aiuto di altre coppie; la convocazione mensile 
di questo gruppo alla Messa domenicale con l’affidamento di qualche 
piccolo servizio, …

-	 Per la pastorale della carità: i centri di ascolto possono fare riferimen-
to a qualche famiglia preparata per comunicare le loro informazioni e i 
bisogni individuati riguardo al quartiere dove abitano.

-	 Per la pastorale liturgica: in queste domeniche, nelle quali molti par-
teciperanno al corso sulla formazione alle ministerialità, sarebbe bello 
sottolineare durante la Messa il ministero del congedo per mostrare 
che siamo fratelli in Cristo: alla fine della celebrazione si propone di 
restare in chiesa e di parlare con una o più persone per cercare di cono-
scerle, prendendo l’impegno di parlarsi anche la domenica successiva e 
concludendo il momento con un canto.

 

FORMAZIONE ALLA MINISTERIALITÀ

MARCIA DELLA PACE 12 gennaio 2020

PER APPROFONDIRE

Prendiamo nota

Tra gennaio e febbraio, in ogni vicariato, si tengono, per quat-
tro domeniche, gli incontri di formazione alla ministerialità.

Gangale Giuseppe, Priscilla e Aquila. Apostoli di vita coniugale, 
OCD, Roma, 2008.
Gruppo La Vigna, Coppie della Bibbia e di oggi, EDB, Bologna, 
2014.



23

LA STORIA, IERI
Nella vicenda di Davide e Betsabea, la Parola di Dio descrive l’espe-

rienza drammatica dell’adulterio, la fatica di un percorso di rinascita, le 
conseguenze collaterali dolorose per la famiglia e per il popolo tutto. La 
narrazione principale è contenuta nei capitoli 11 e 12 del secondo libro di 
Samuele; volendo, si può estendere lo sguardo fino a tutta la storia della 
famiglia di Davide (cfr. 2Sam 13-20); l’epilogo, con risvolti imprevedibili, 
si può leggere in 1Re 1-3: proprio un figlio nato da questa unione diventa 
l’erede della casa di Davide.

L’episodio dell’adulterio si colloca dopo la narrazione dell’apogeo del 
regno di Davide, il quale, dopo aver ricevuto per bocca del profeta Natan 
la grande promessa riguardante l’alleanza tra Jahweh e la dinastia davidi-
ca: “La tua casa e il tuo regno saranno saldi per sempre davanti a me e il 
tuo trono sarà reso stabile per sempre” (2Sam 7,1-17) e dopo le campagne 
militari che lo portano a costruire un regno esteso dall’Eufrate al confine 
con l’Egitto, inizia una parabola discendente. Il grave e duplice peccato 
è destinato a incidere pesantemente sul prosieguo del suo regno. Prima 
commette adulterio con Betsabea, la moglie di Uria l’Ittita, uno dei suoi 
generali più valorosi, poi tenta ripetutamente di far passare il nascituro 
come figlio di Uria, e fallisce proprio per la fedeltà di quest’ultimo; infine 
dà ordine di fare in modo che il suo fedele soldato muoia in battaglia. 
L’inganno riesce solo in parte, ma il profeta Natan lo svela con la parabola 
dell’uomo ricco e dell’uomo povero (cfr. 2Sam 12,1-12). Colpito dalla pa-
rola del profeta, Davide riconosce il suo peccato, e si pente. La tradizione 
biblica da un lato gli attribuisce il Salmo 50 (51) “Pietà di me, o Dio, nel 
tuo amore”, d’altra parte mostra le conseguenze permanenti del suo atto: 
tutta la vita dei suoi figli a partire da quel momento appare segnata da am-
bizione, concupiscenza, violenza. Solo con Salomone si ristabilisce la pace. 

IN CAMMINO PER CAMBIARE LO SGUARDO

TEMPO DI QUARESIMA

Davide e Betzabea
LA PROVA DELL’ATTRAZIONE



24

LA STORIA, OGGI
Il brano e la vicenda offrono alcune possibilità di analisi di ciò che 

oggi sempre più frequentemente sembra succedere all’interno della cop-
pia: l’affacciarsi, ad un certo punto della vita matrimoniale, di un’alterna-
tiva che molte volte sembra capitare così, senza che nessuno dei due sia 
consapevolmente andato a cercarla.

Entrando, seppur con molta discrezione, nei risvolti che spesso ac-
compagnano questi vissuti, aiutandoci anche con il testo, si possono fare 
alcune osservazioni.

Oggi comunemente si pensa che ogni attrazione sia un istinto irre-
sistibile e quindi un destino fatale perché “al cuore non si comanda” e, 
dunque, bisogna andare “dove ti porta il cuore”. Queste affermazioni, così 
scontate e tanto diffuse, poggiano su un presupposto: che l’uomo/la don-
na non sia libero/a ma schiavo/a delle situazioni, del suo istinto, delle sue 
passioni e che le sue scelte non siano dettate dalla volontà ma determinate 
dalle sue pulsioni. In questo modo si tende a de-responsabilizzare le per-
sone riguardo alle scelte compiute in tema di sessualità e a rendere, così, 
non punibili determinati comportamenti.

•	 Invece si può osservare che, relativamente al detto che “al cuore 
non si comanda”, bisogna vedere dove si è deciso di attaccare il 
proprio cuore perché, come ci ricorda Gesù nel Vangelo di Matteo 
(6,21), il cuore si trova là dove l’uomo ha posto il suo tesoro. 

•	 Un’altra considerazione, suggerita dalla situazione narrata dal bra-
no, consiste nel sottolineare che oggi la mentalità corrente porta a 
confondere innamoramento e amore e ritiene vero il falso presup-
posto che sentirsi innamorati corrisponda ad amare l’altro. L’inna-
moramento è certo un ingrediente dell’amore ma tra l’uno e l’altro 
c’è un progresso decisivo: il primo sorge spontaneo ed è elemento 
naturale necessario verso la costituzione di una coppia, il secondo 
richiede la scelta di trasformazione di un’attrazione in un dono di 
sé.

•	 Un’ultima considerazione, a partire dal brano, ci conduce a doman-
darci il perché della situazione di adulterio: spesso non è tanto la 
seduzione della nuova possibilità ma la perdita di fascino della vita 
matrimoniale consueta. La condizione che spesso fa da sfondo alle 
infedeltà coniugali è quella di una coppia che ha dato troppo per 
scontato il rapporto e non lo ha solidificato e irrobustito subendo 
la routine della quotidianità anziché valorizzarla nella costruzione 
di un amore donato. 



25

Domande per la comunità cristiana e per l’esperienza di coppia:
1.	 La Chiesa è la sposa fedele di Cristo ma si prostituisce quando assume 

mentalità mondana: quali sono le infedeltà maggiori delle nostre comu-
nità? 

2.	 Il valore che diamo alla fedeltà è unicamente fisico? Esiste nella nostra 
coppia una idea di fedeltà a ciò che siamo “insieme” capace di andare 
oltre le cadute?

LA STORIA, DOMANI: per l’agire pastorale

-	 Per tutta la comunità: non perdiamo le occasioni per annunciare il 
vangelo del perdono sia organizzando per tempo la Settimana del per-
dono, sia partecipando alle Stazioni quaresimali presiedute dal Vesco-
vo con una particolare sottolineatura al perdono e alla riconciliazione 
tra sposi.

-	 Per il cammino dell’iniziazione cristiana: si può dedicare un mo-
mento speciale ai genitori leggendo/ascoltando i racconti-testimo-
nianze di coppie che hanno superato la crisi con la forza del perdono, 
insieme a testi o letture che mostrino l’importanza del perdono nella 
vita sociale e a letture bibliche che riguardano la misericordia di Dio 
mostrata clamorosamente da Gesù, Da questo ascolto può emergere 
l’esperienza concreta della fede nelle azioni quotidiane della vita fami-
liare mostrando così come vivere e costruire atteggiamenti familiari e 
sociali tendenti a costruire, a perdonare, a ricominciare, …

-	 Per la pastorale giovanile: con le modalità che gli animatori ritengo-
no più adatte (testimonianze, film, testi, dinamiche di gruppo) si edu-
cano i ragazzi alla realtà concreta dei nostri tradimenti e alla difficoltà 
e insieme alla bellezza del perdono che ci rende più autentici e maturi.

-	 Per i cammini di preparazione al matrimonio: sempre il racconto di 
un tradimento da parte di una o più coppie e del conseguente perdono 
e ricominciamento colpiscono molto le coppie. Insieme però occorre 
salvaguardare la specificità cristiana del perdono: non la forza di vo-
lontà umana ma il dono della grazia di Cristo ci fa persone perdonate 
che perdonano.

-	 Per la pastorale della carità: la Caritas ha il compito di animare la co-
munità cristiana mostrando anche gli aspetti sociali del peccato. I no-
stri comportamenti sono certamente concause delle sperequazioni del 
mondo: il consumismo e l’individualismo non costruiscono la “civiltà 
dell’amore”. Gli interventi possono riguardare lo spazio della preghiera 
dei fedeli, l’organizzazione di qualche evento, all’interno dell’UP, che 
riguardi lo sviluppo sostenibile, il superamento del consumismo, … 
(l’enciclica Laudato Sì è sempre un buon punto di partenza).

-	 Per la pastorale liturgica: le domeniche di Quaresima ci accompa-



26

gnano nell’itinerario battesimale che ci fa passare dalla vita vecchia 
alla vita nuova. È il Signore che risana, perdona e ci fa rinascere. L’atto 
penitenziale particolarmente preparato (con riferimenti alla vita della 
coppia), insieme alla ripresa dei segni battesimali (rinnovo delle pro-
messe, aspersione, riti prebattesimali per chi sarà battezzato la not-
te di pasqua), sono una possibilità concreta per educare la comunità 
cristiana alla necessità della conversione.
Nella liturgia del giovedì santo coinvolgere le coppie di sposi nella la-
vanda dei piedi.

LA SETTIMANA DEL PERDONO

LA STAZIONE QUARESIMALE IN VICARIATO

DIGIUNO E PAROLA AL VENERDI 

Prendiamo nota

Nel tempo di Quaresima individuiamo una settimana nella 
quale fare esperienza privilegiata del perdono ricevuto e dato 
preparando anche una celebrazione penitenziale in ogni unità 
pastorale.

Il vescovo Marco presiede le stazioni quaresimali nei sette vica-
riati: “Chi è fedele al suo amore, è fedele a se stesso”.

Nei venerdì di Quaresima dal 6 marzo al 3 aprile, dalle 13.00 
alle 14.00 con il vescovo Marco in cattedrale: “Coppie in con-
versione”.

24 ORE PER IL SIGNORE

PER APPROFONDIRE

Da venerdì 13 a sabato 14 marzo con pellegrinaggio notturno 
per raggiungere la basilica di Sant’Andrea. 
Tutti sono convocati, in particolare i giovani

Gruppo La Vigna, Coppie della Bibbia e di oggi, EDB, Bologna, 
2014.



27

LA STORIA, IERI
Nella storia di Sara e Tobia la Sapienza che ispira la Scrittura condensa 

l’evento paradossale di salvezza vissuto da Israele in esilio. Dio ci fa cono-
scere, in una vicenda esemplare, la possibilità di rivivere, anche nel più 
piccolo nucleo familiare, la forza della sua redenzione, la possibilità di 
essere riscattati. All’interno del libro di Tobia una particolare attenzione 
meritano i capitoli 3 e 6-8, in cui si presenta il dramma di Sara e la sua 
soluzione.

Il libro di Tobia si presenta come un romanzo o una novella familiare. 
Si narra la storia di una famiglia ebraica, deportata a Ninive, nel VII se-
colo a. C., composta dal padre Tobi, dalla madre Anna e dal figlio Tobia. 
Tobi è un uomo giusto, stranamente perseguitato dalle sventure, fino alla 
cecità.

In parallelo ci è presentata la vicenda di Sara, giovane pura e onesta, 
per sette volte sposata e per sette volte rimasta vedova la prima notte di 
nozze.

L’interrogativo che emerge dal testo sembra essere se sia effettivamente 
conveniente comportarsi da persone giuste, se poi si subisce il male in-
giustificato.

Il libro narra il viaggio di Tobia, accompagnato da Azaria, un misterio-
so compagno di viaggio, per riscuotere un debito. Nel viaggio incontra e 
sposa Sara; Azaria gli rivela il modo di scacciare il demone che persegui-
tava la sua sposa, e di guarire la cecità del padre. L’elemento qualificante 
del testo è la sconcertante immagine iniziale di un mondo rovesciato, in 
cui essere onesti, seppellire i morti, vivere il matrimonio diventano realtà 
impossibili. Ciò che dovrebbe essere semplice viene ostacolato. Il giusto 
sembra essere punito dalla sfortuna. Serve un viaggio, in compagnia di 
Azaria (Dio aiuta) per rimuovere la maledizione.

Al termine, si scopre che Azaria è l’arcangelo Raffaele (Dio guarisce). 
Non solo si aprono gli occhi di Tobi, ma anche gli occhi del lettore: la luce 

IN CAMMINO PER ESSERE RISCATTATI

TEMPO DI PASQUA

Tobia e Sara
IL MATRIMONIO COME “SALVEZZA”



28

del giorno, l’amore della sposa, la solidarietà dei fratelli del popolo disper-
so di Israele, sono doni preziosi da conquistare, accogliere e custodire.

LA STORIA, OGGI 
Essere fratelli e sorelle nel Dio dell’Alleanza significa avvertire una so-

lidarietà e diremmo con termini moderni una “complicità” che va ben 
oltre il sentimento del momento o il desiderio di stare insieme. L’altro 
è dono di Dio, la persona posta sul nostro cammino perché sappiamo 
amarla gratuitamente, è un dono così grande che la fraternità meglio di 
ogni altro legame attesta la forma con la quale ringraziamo Dio per il 
dono di esserci incontrati. Perché anche noi non ci facciamo la stessa do-
manda auspicando una risposta positiva: il mio coniuge è un dono divino 
al punto che ogni giorno ringrazio Dio per averlo posto sul mio cam-
mino? O meglio ancora, sentirci fratelli e sorelle ci fa comprendere un 
legame che va oltre il “mi piace” soggettivo? Amo l’altro con la volontà di 
sostenerlo o sono attratto/a solo da qualche aspetto più superficiale che 
mi dà maggior soddisfazione? Tobia legge in Sara la donna che sola lo 
può amare ma non perché catturata soltanto dall’innamoramento o dal 
bisogno di generare figli ed assicurare una famiglia. No, prima di tutto 
è sorella nella fede, è dono di Dio nella volontà di costruire insieme un 
legame così forte che nulla può distruggere. Entrambi pregano affinché 
avvenga su di loro la salvezza.

Che significa questa espressione? Salvarsi da che cosa e con chi? Sono 
domande che ci sembra giusto porre al testo e le cui risposte si indivi-
duano nella volontà di liberarsi dal male o, meglio, la salvezza è essere 
riscattati da Dio con la potenza del suo Spirito che trasforma il cuore 
dell’uomo.

Per salvarci dal male della nostra indifferenza e del nostro individua-
listico pensare solo a noi stessi, è necessaria la preghiera. Non ci si può 
unire in matrimonio senza sentire reciprocamente questo bisogno. Come 
può la vita coniugale essere espressione dell’unità nell’amore che fa di-
ventare i due una sola carne se manca la preghiera? Tobia e Sara, prima 
di ogni altra comunicazione, desiderano sentirsi uniti di fronte a Dio. È 
questa la salvezza che parte da noi stessi, è attraverso questa via che Dio 
permette all’amore umano di rendere la coppia espressione dello stesso 
amore con cui Lui, il Signore e Padre, ama il suo popolo.



29

Domande per la comunità cristiana e per l’esperienza di coppia:
1.	 Quali timori e quali sorprese stiamo incontrando sulle strade verso il 

Regno?
2.	 Nella nostra coppia esiste la dimensione della preghiera condivisa? Ne 

avvertiamo il bisogno?

LA STORIA, DOMANI: per l’agire pastorale
-	 Per tutta la comunità: il tempo pasquale è tempo opportuno per ri-

scoprire la realtà della preghiera, segno della vita nuova. A livello di 
UP o, se non è possibile, in parrocchia, proporre a tutta la comunità 
una veglia di preghiera organizzata dai gruppi familiari.  

-	 Per il cammino dell’iniziazione cristiana: a partire dal racconto di 
Tobia e Sara si può far emergere in alcuni incontri dedicati a genitori e 
figli la ricchezza della preghiera in famiglia offrendo alcune modalità 
concrete di preghiera da sperimentare a casa, magari dopo averlo spe-
rimentato nel gruppo. Il tema della preghiera potrebbe far emergere il 
dono e la forza della relazione dono stesso dell’amore di Dio.

-	 Per la pastorale giovanile: vivere l’impegno di partecipare alla grande 
Veglia di Pentecoste in modo opportunamente preparato, magari invi-
tando anche qualche coppia della parrocchia.

-	 Per i cammini di preparazione al matrimonio: nella preparazione 
alla celebrazione del sacramento valutare se è possibile inserire qual-
che matrimonio nella Messa principale della comunità: può essere un 
segno del dono che gli sposi e una nuova famiglia sono per tutta la 
comunità cristiana. 

-	 Per la pastorale della carità: nel tempo pasquale organizzare un in-
contro fraterno tra la Caritas e un gruppo di famiglie per un confronto 
informale su ciò che oggi esprime meglio il vivere la carità come fami-
glia nella comunità.

-	 Per la pastorale liturgica: il tempo pasquale è occasione propizia per 
sottolineare, nell’Eucarestia domenicale, qualche segno che mostri la 
comunità cristiana come comunità familiare-fraterna: l’accoglienza, lo 
scambio della pace, il congedo, …



30

VEGLIA DI PENTECOSTE 30 maggio 2020

PER APPROFONDIRE

Prendiamo nota

In sant’Andrea a Mantova.

Fregni Gianfranco, Tobia e Sara. Itinerario di fede per 
giovani sposi, EDB, Bologna, 1998.
Gillini Gilberto – Zattoni Mariateresa – Michelini 
Giulio, La lotta tra il demone e l’angelo. Tobia e Sara diven-
tano coppia, San Paolo, Cinisello Balsamo, 2015.
Iacovacci Fabio, Con Tobia e Sara. Verso una maturazione 
umana e coniugale, Paoline, Roma, 2015.



31

LA STORIA, IERI
Attraverso la coppia formata dal profeta Osea e Gomer, Dio parla al 

suo popolo Israele, e gli fa conoscere, non solo, la spaventosa corruzione 
del peccato ma, soprattutto, la realtà della misericordia e del perdono, la 
possibilità della riconciliazione dopo il tradimento, l’imprevedibile rina-
scita dell’amore. La vicenda ci è conservata nei primi tre enigmatici capi-
toli del libro di Osea, in cui si allude alla sua vicenda personale e familiare.

Osea (il cui nome contiene il verbo jasha, “salvare”, da cui derivano 
anche il nome Gesù, e l’acclamazione Osanna) predica nel regno setten-
trionale d’Israele tra il 750 e il 724 a.C.. Nel primo capitolo (in prosa, in 
terza persona) Dio parla al profeta e gli rivolge un comando sconcertante: 
«Prenditi in moglie una prostituta e abbi figli di prostituzione» (Os 1,2). 
Osea dunque sposa Gomer, figlia di Diblaim (una prostituta ordinaria? o 
forse una donna che partecipava ai culti della fertilità diffusi tra i Cananei, 
indigeni della Palestina?). Dal matrimonio nascono tre figli che ricevo-
no nomi simbolici e minacciosi, capaci di esprimere un monito per tutto 
Israele: Izreel (luogo di un colpo di stato e di una guerra civile), Non-a-
mata e Non-popolo-mio. I figli sono come profezie viventi, che rappre-
sentano la storia di infedeltà del popolo di Dio e la fine della benevolenza 
del Signore nei confronti di Israele (cfr. Os 1,3-8). Nel secondo capitolo il 
profeta stesso rivolge un poema profetico alla moglie infedele, di fronte 
ai figli, minacciando punizione e divorzio; ma, con una svolta impreve-
dibile, conclude con una nuova promessa di matrimonio. Diventa chiaro 
che l’esperienza della vita matrimoniale del profeta si interseca e si con-
fonde con quella dell’alleanza tra Dio ed Israele (cfr. Os 2,4-25). Il terzo 
capitolo è in prima persona: sembra riprendere la stessa situazione da un 
altro punto di vista: la donna adultera viene riaccolta, anche se si renderà 
necessario un periodo di purificazione.

L’enigma del testo si dipana solo ad una lettura attenta: più che tre fasi 

IN CAMMINO PER ESSERE FEDELI

TEMPO ORDINARIO (giugno - settembre)

Osea e Gomer
LA PASSIONE DEL PERDONO



32

consecutive, i tre brani offrono tre inquadrature, tre sequenze differenti 
che si intersecano e si completano: sta agli ascoltatori decifrare la relazio-
ne tra simbolismo, evento, annuncio di punizione e salvezza per tutto il 
popolo di Israele. Come Osea, anche Dio si rivela ferito dal popolo ebrai-
co, che lo ha abbandonato per andare in cerca di altri dei, ma profonda-
mente innamorato e determinato a riconquistarlo. 

LA STORIA, OGGI
Un matrimonio intaccato dall’infedeltà conosce una crisi più profonda 

di un matrimonio che, sebbene litigioso, vede i due coniugi ancora inte-
ressati l’uno all’altra. L’infedeltà, tuttavia, si insinua non di rado nella vita 
di coppia, anche senza arrivare all’adulterio o alla separazione. Ci può 
essere infatti un’infedeltà quotidiana che si afferma quando non si rav-
viva costantemente l’amore per il coniuge: il non essere attenti ai bisogni 
dell’altro, il passare tanto tempo nella freddezza, l’indifferenza reciproca, 
…, sono piccoli tradimenti in grado di far crollare anche i matrimoni 
apparentemente più saldi.

La scelta di perdonare per ritrovarsi nell’amore. Quello scelto da Osea 
è un cammino in salita, che fa i conti con la rabbia e l’umiliazione ma 
che non manca di ascoltare l’amore che ancora abita nel suo cuore. Osea 
spera di ritrovare l’amore di un tempo: sceglie di attirare a sé la moglie, 
di condurla nel deserto e di parlare al suo cuore. Ecco ancora il deserto 
come luogo privilegiato di intimità ove, senza frastuoni o distrazioni, si 
può ascoltare la voce l’uno dell’altra.

Nella coppia il perdono è sincero e bello quando punta a ritrovare la 
bellezza dell’amore coniugale. L’apertura al perdono da parte di uno dei 
due coniugi è il primo passo per consentire a se stessi di riconoscersi e 
ritrovarsi come coniugi e per riscoprire l’amore in cui si era smesso di 
credere. Nel perdono scambiato tra gli sposi è all’opera l’amore di Dio: 
così facendo essi consentono al Signore di manifestarsi come Colui che 
perdona e dà la forza di perdonare. In questo senso il perdono precede 
sempre la colpa in quanto parte dalla duplice consapevolezza che legarsi 
a qualcuno/a è toccare le nostre e altrui fragilità (che rendono possibile il 
ferirsi reciprocamente) e che è possibile scegliere un amore non sempli-
cemente “romantico” e “idealista” nella coppia, ma disposto – ogni giorno 
– a ricucire gli strappi e ad accorciare le distanze. L’esperienza più radicale 
dell’amore è quella di aver ricevuto il perdono da qualcuno per provare, a 
partire da ciò, ad offrirlo.

Nella storia di ciascuna coppia esiste il tempo della conversione. Anche 
per tale tempo la memoria ha un ruolo importante. Ricordare i momenti 



33

belli e importanti della propria storia, quelli in cui abbiamo vissuto inten-
samente il nostro amore e la bellezza del vivere insieme, suscita nostalgia 
e desiderio di ritrovare il calore dell’abbraccio dell’altro e, in lui, di Dio.

Domande per la comunità cristiana e per l’esperienza di coppia:
1.	 Siamo disposti al perdono per aprirci all’amore? 
2.	 Quanto nella nostra coppia siamo capaci di perdonare realmente, di-

menticando ciò che è stato?

LA STORIA, DOMANI: per l’agire pastorale
-	 Per tutta la comunità: dentro ai nostri Grest parrocchiali inventare 

qualche evento per coinvolgere le famiglie, per mostrare che in par-
rocchia tutti siamo accolti e tutti possiamo essere responsabili, anche 
se con ruoli diversi, come in famiglia. Anche le esperienze dei campi 
estivi, dove si riescono a fare, potrebbero vedere le famiglie più coin-
volte e responsabili.

-	 Per il cammino dell’iniziazione cristiana: nel tempo estivo le fami-
glie disponibili possono creare momenti e contesti di amicizia e di re-
lazione per gli animatori sostenendo così il loro servizio al Grest o 
ai campi scuola. Possono così respirare, nelle dinamiche familiari, la 
concretezza della reciproca conoscenza, la collaborazione, la pazienza 
e, quando necessario, anche il perdono esercitato nelle piccole cose 
(fragilità-infedeltà).

-	 Per la pastorale giovanile: gli impegni estivi degli animatori siano resi 
pubblici in parrocchia. Tutta la comunità sappia se si fanno dei campi, 
dove, …; nella equipe che prepara queste attività ci si sforzi di inserire 
coppie.

-	 Per i cammini di preparazione al matrimonio: le famiglie responsa-
bili del cammino di preparazione si facciano sentire, durante il tempo 
estivo, con le coppie che hanno seguito andando a casa loro, incon-
trandosi insieme a Messa, …

-	 Per la pastorale della Carità: proporre ai parrocchiani il tempo dell’e-
state estate come un tempo privilegiato per curare rapporti di buon 
vicinato e di buone relazioni in qualsiasi posto si possano trovare.

-	 Per la pastorale liturgica: il tempo estivo offre la possibilità di cono-
scere di più coloro che vengono a Messa (dato il calo dei partecipanti) 
e di far crescere il clima familiare.



34

ESERCIZI SPIRITUALI

I GIOVANI IN TERRA SANTA 20-30 agosto

Prendiamo nota

Pellegrinaggio guidato dal Vescovo Marco.
Per INFO: 
Centro Diocesano di Pastorale Giovanile e Vocazionale.

PER APPROFONDIRE
Fumagalli Aristide, E Dio disse loro… Storie di coppia 
nella Bibbia, San Paolo, Cinisello Balsamo, 2013.
Gruppo La Vigna, Coppie della Bibbia e di oggi, EDB, Bologna, 
2014.

Vedi i particolari a pagina 36.



35

Il marito tradito
Come finisce la storia di Osea e Gomer?  In realtà non lo sappiamo. 

Sul più bello, quando il discorso si fa più intrigante, il testo passa dal ri-
ferimento autobiografico ad una diversa storia di amore: quella tra Dio e 
il suo popolo.  Si tratta di una intuizione potente, che ha molteplici riso-
nanze nella Scrittura.

Il libro di Isaia, al capitolo 1, comincia proprio con un accorato invi-
to alla conversione, in cui ritorna la stessa metafora: Dio, oltre ad essere 
come un padre tradito dai figli, è anche come uno sposo tradito dalla spo-
sa; anche il libro di Geremia, al capitolo 2, riprende in termini ancora più 
drammatici la stessa immagine, così come fa Ezechiele ai capitoli 16 e 23.
La sposa riconquistata

Dopo l’esilio di Babilonia, la parola profetica ritorna sull’immagine 
matrimoniale: il ritorno dalla schiavitù è come una celebrazione di nuove 
nozze, il riprendere la sposa che si credeva abbandonata: “Nessuno ti chia-
merà più Abbandonata, né la tua terra sarà più detta Devastata, ma sarai 
chiamata Mia Gioia e la tua terra Sposata, perché il Signore troverà in te la 
sua delizia e la tua terra avrà uno sposo.” (Is 62,4).

La parabola di sviluppo è rinvenibile nel libro di Isaia: l’ultima imma-
gine è proprio quella delle nozze messianiche. Tra i diversi temi profetici 
con cui si descrive il compimento, è una delle immagini più forti.
La svolta con Gesù

Comprendiamo dunque perché nel Vangelo non ci sia in realtà 
spazio per nessuna storia di amore, se non quella di Gesù sposo, lo sposo 
dei tempi messianici, colui che porta il compimento definitivo: «Possono 
forse digiunare gli invitati a nozze, quando lo Sposo è con loro?»  (Mc 2,19).

Ma anche nei Vangeli il dramma dell’incomprensione e del rifiuto 
incombe: «Verranno giorni in cui lo sposo sarà loro tolto, e allora digiune-
ranno» (Mc 2,20).

La morte di Gesù è il rifiuto di partecipare alla festa di nozze, che re-
sta definitivamente annunciata, ma ancora aperta e sospesa, in attesa del 
compimento della Storia. I discepoli dello Sposo sono coloro che, come 
Paolo, ne recano l’annuncio, perché chi crede al Vangelo sia presentato «a 
Cristo come vergine casta» (2Cor 11,2).
Il termine del cammino

Il libro dell’Apocalisse mostra il termine del percorso: la fidanzata-
-sposa dell’Agnello, la Gerusalemme Celeste, rinnovata in Dio, “pronta 

AL TERMINE DEL CAMMINO



36

ESERCIZI SPIRITUALI

PER TUTTO L’ANNO PASTORALE

24 - 30 novembre 2019
A San Zeno di Montagna, presso Casa Tabor.
Gli esercizi spirituali, guidati da don Manuel Beltrami, 
sono per i seminaristi e per le persone consacrate. 
La partecipazione è, comunque, aperta a tutti.

26 luglio - 1 agosto 2020

A San Zeno di Montagna, presso Casa Tabor.
Gli esercizi spirituali, guidati dal Vescovo Marco, sono aperti 
a tutti.



37

come una sposa adorna per il suo sposo” (Ap 2,21).  Noi tutti che abbiamo 
il dono di entrare a far parte della Chiesa, diveniamo in un certo senso, la 
Sposa dell’Agnello, e vegliamo e ci affrettiamo per raggiungere le nozze.

Il Centro per la pastorale della famiglia
in collaborazione con gli altri uffici pastorali si prende cura di:

 

Oasi di spiritualità “Amoris Laetitia”:  incontri di spiritualità per fami-
glie (vedi il programma annuale a pag. 39).

Punti famiglia per l’ascolto delle coppie e la proposta di percorsi specifici 
di formazione familiare.

Percorsi di formazione all’amore per adolescenti, giovani e coppie all’i-
nizio del loro percorso. La formazione è gestita nei vicariati che ne fanno 
richiesta.

Cammino di discernimento vocazionale (la Parte migliore)                                                                   

Festa dell’amore (San Valentino) per le coppie che si preparano al matri-
monio (8 marzo 2020)
 
Incontri di informazione e formazione per operatori pastorali che si oc-
cupano dei matrimoni misti (quattro sabati di novembre 2019, coordinati 
dal centro ecumenico diocesano, Aula Magna Seminario)

Cammini penitenziali di riconciliazione per coppie risposate o in se-
conda unione.
   
Cammini di fede per “Separati Divorziati e Risposati” (SDR) con mo-
menti di ascolto e formazione personali e di gruppo.

OPPORTUNITÀ FORMATIVE

PER TUTTO L’ANNO PASTORALE



38

Materiale disponibile sul sito della diocesi 
o da richiedere alla segreteria pastorale.

Sussidio diocesano sul cammino dell’anno “Da questo conosceranno che 
siete miei discepoli” con percorso biblico, liturgico e catechistico sulle 
coppie nella Bibbia.

Sussidio “Generare alla Vita nuova in Cristo” per accompagnare il Bat-
tesimo.

- Materiale sui fondamenti della coppia e del matrimonio (dai corsi di 
formazione pastorale familiare).

Percorso di preparazione al matrimonio (progetto diocesano).

Sussidio della consulta regionale lombarda per la famiglia dal titolo 
“Bussola”: orientamenti per la pastorale Famigliare. 

Il CALENDARIO delle proposte e delle inziative degli Uffici

e dei Centri Diocesani è AGGIORNATO sulla pagina web.

diocesidimantova.it

diocesidimantova.it



Diocesi di Mantova         anno pastorale 2019 - 2020

un cammino di spiritualità familiare 
accompagnato dal Vescovo Marco

                  

Sposi
Coppia di discepoli

O
a

si

 A
moris Laetitia

 1-2-3 maggio: PELLEGRINAGGIO DIOCESANO
Bologna - Perugia - Assisi

venerdi 27 settembre 
Ore 20.30 (Santuario delle Grazie)

Dio c’entra quando due si innamorano?
venerdi 25 ottobre

Ore 20.30 (Santuario delle Grazie)
Convivere o sposarsi nel Signore?

Domenica 10 novembre 
Ore 15.30 (Ostiglia)

Che cosa rende feconda una coppia? 
Domenica 15 dicembre 

Ore 15.30 (Goito)
La chiesa è un bene per la coppia, 
la coppia è un bene per la chiesa.

Domenica 19 gennaio 
Ore 15.30 (Chiesa di San Francesco a Mantova)
Incontro con i separati divorziati risposati 

e le persone coinvolte negli itinerari penitenziali
Sabato 1 febbraio

Ore 15.30 (Aula magna Seminario a mantova)
Natalità e famiglia, presente e futuro del Paese

Domenica 8 marzo
Ore 15.30 (Marengo)

la scelta del matrimonio sacramento                                                                         
Domenica 29 marzo 

Incontro con i detenuti del carcere di Mantova
Guarire le ferite della vita di coppia 

e avviare relazioni nuove                                          
venerdi 24 aprile

Ore 20.30 (Santuario delle Grazie)

Preghiamo con chi ha figli e coniugi in cielo
venerdi 22 maggio 

Ore 20.30 (Santuario delle Grazie)
Ridirsi sì negli anni: rinnovo delle promesse nuziali 

e benedizione delle coppie
venerdi 12 giugno 

Ore 20.30 (Convento di Brede)
Gli sposati e i vergini: 
due segni del Regno

                  

Info e aggiornamenti 
diocesidimantova.it



Progetto grafico e impaginazione
Valerio Antonioli

Stampa Nadir.2 Ciliverghe (Brescia)

Siete miei
discepoli

Da questo conosceranno che

A cura del Centro Pastorale Diocesano “Carlo Ferrari”
Settembre 2019


