L’orizzonte educativo-corporeo-affettivo della catechesi.
Ripartire dalla famiglia?
La problematica del Congresso dal punto di vista dell'educazione cristiana

Salvatore CURRO

1. La famiglia ¢ destinataria o soggetto dell’educazione alla fede?

La famiglia ¢ al centro dell’attenzione evangelizzatrice della Chiesa ed ¢ al centro anche della
pastorale catechistica, nelle intenzioni e tante volte anche operativamente; si puo pensare a tante
esperienze: 1’accompagnamento pastorale dei fidanzati e delle giovani coppie, i percorsi di
preparazione al Battesimo, il coinvolgimento dei genitori nei percorsi di iniziazione cristiana dei
ragazzi e dei giovani, la catechesi per le specifiche componenti familiari (gli adulti, i ragazzi, i
giovani), ecc.

La famiglia e dunque destinataria privilegiata della proposta di fede. Ne e anche soggetto? In
linea di principio, lo & o dovrebbe esserlo. Essa € anzi il primo soggetto di educazione alla fede, il
primo «ambito» di crescita nella fede; essa &, ancor pil, «Chiesa domestica»®. E per questo che i
genitori sono i «primi educatori della fede» e «nella fede» dei propri figli2. Il «luogo» familiare ha
cosi una priorita, tra i luoghi catechistici, legata al fatto che la famiglia ha «una prerogativa unica»,
che viene cosi precisata: essa [la famiglia] «trasmette il Vangelo radicandolo nel contesto di profondi
valori umani»®,

La prerogativa, come si vede, € di tipo educativo; é legata, cioe, al fatto che la famiglia é «la
prima scuola dei valori umani», che segna fortemente la persona, nelle sue inclinazioni e emozioni
fondamentali®. Essa, in quanto «ambito della socializzazione primaria», «& il primo luogo in cui si
impara a collocarsi di fronte all’altro, ad ascoltare, a condividere, a sopportare, a rispettare, ad aiutare,
a convivere»®. Essa ¢ il principio della crescita in societa, ma anche il principio di una vera crescita
della societa e dell’intera famiglia umana®. La crescita nella fede ha bisogno di innestarsi e di radicarsi
nella crescita umana e integrale della persona.

L’esortazione apostolica di papa Francesco sull’amore nella famiglia si muove su questa
prospettiva’. Tuttavia 1’insorgere e lo sviluppo della fede su base educativa, e cio¢ a partire dalla
crescita umana che avviene in famiglia, & di fatto problematica. Per quali motivi? Per le difficolta

1 DGC 255. Sul tema della Chiesa domestica si rinvia a LG 11, AA 11 e FC 49; tale tema viene ripreso ripetutamente in
AL (si vedano i nn. 15, 67, 86, 227, 292, 318, 324).

2DGC 226 e 255. Cf anche AL 287-290.

3 DGC 255.

4 AL 274.

> AL 276.

6 «La famiglia ¢ il luogo principale della crescita di ciascuno, poiché attraverso di essa I'essere umano si apre alla vita e a
quella esigenza naturale di relazionarsi con gli altri. Sono tante le volte che possiamo constatare come i legami familiari
siano essenziali per la stabilita dei rapporti sociali, per la funzione educativa e per uno sviluppo integrale poiché animati
dall'amore, dalla solidarieta responsabile tra generazioni e dalla fiducia reciproca. Sono questi gli elementi capaci di
rendere meno gravose anche le situazioni pit negative e condurre ad una vera fraternita I'intera umanita, facendola sentire
una sola famiglia nella quale le attenzioni maggiori sono rivolte ai pit deboli»: FRANCESCO, Discorso ai partecipanti alla
38 sessione dell’Organizzazione delle Nazioni unite per I'alimentazione e I’agricoltura (FAO), Roma (20.6.2013) 4.

" La sensibilita educativa nella AL ¢ molto forte. Ci si sofferma molto sulle dinamiche dell’amore (vedi cap. 1V), della
fecondita dell’amore (cap. V), dell’educazione dei figli (cap. VII). La lettura del testo lascia forte la sensazione che la
verita umana di queste dinamiche, la loro promozione, il loro accompagnamento dev’essere preoccupazione pastorale
essenziale per la Chiesa e che il senso della fede si radica e si intreccia profondamente con queste dinamiche.

1



delle famiglie nel contesto socioculturale attuale? Per mancanza di lungimiranza nella pastorale
ecclesiale?

Le dichiarazioni magistrali, appena richiamate, relative alla centralita del luogo familiare per
la crescita nella fede, sono tanto alte dal punto di vista teologico, quanto irrilevanti — cosi almeno
sembra — dal punto di vista pastorale, perché distanti dalla situazione reale delle famiglie. Esse dicono,
al massimo, un ideale verso cui tendere, non certo un punto di partenza. Le diverse esperienze
familiari sono realisticamente segnate da forti problematiche relazionali, educative, sociali,
economiche, etiche®. La capacita di trasmettere la fede si & indebolita; spesso ci si rifiuta di farlo,
perlopiu si é indifferenti. Anche nei contesti in cui la tradizione cristiana si mantiene ancora viva, la
socializzazione religiosa subisce rallentamenti e la trasmissione della fede per via familiare si fa
sempre piu difficile.

In questa situazione, la comunita ecclesiale, convinta che la famiglia non ¢ piu all’altezza di
educare alla fede, si é fatta essa stessa sempre di piu soggetto e luogo privilegiato della crescita nella
fede, per certi versi sostituendosi alla famiglia. La pastorale ecclesiale si rivolge alla famiglia, la
interpella per un’azione corresponsabile di catechesi, ma lo fa mettendo se stessa al centro. Coinvolge
la famiglia dopo essersi appropriata dell’iniziativa prima; la cerca dopo averla messa in secondo
piano. La rimprovera di delegare alla comunita cristiana 1’educazione alla fede dei figli, dopo essersi
lei stessa presa la delega.

E la comunita cristiana, intesa in genere come comunita parrocchiale, il primo soggetto della
catechesi, non la Chiesa domestica, anche se evidentemente la famiglia é parte integrante della
comunita cristiana. La pratica catechistica € andata in questo senso, ma anche la riflessione
catechetica e pure, a pensarci bene, il magistero catechistico. Infatti, i temi della Chiesa domestica e
della famiglia come primo soggetto di educazione alla e nella fede sono, in realta, nel contesto stesso
dei documenti, temi un po’ isolati; non se ne sviluppano le implicazioni pastorali, almeno nel senso
che non diventano una prospettiva di ripensamento della pastorale. Sembrano quasi un debito da
pagare alle origini domestiche della Chiesa, ma poi si infrangono di fronte alla crisi attuale della
famiglia e al clima culturale di secolarizzazione e di progressiva disaffezione nei confronti della fede.
Di fatto, sullo sfondo prevale I’idea che la famiglia, in un contesto sempre piu secolarizzato, non ¢
pili capace di educare alla fede®.

Eppure alcuni interrogativi si affacciano. Lo spostamento graduale, nella trasmissione della
fede, dalla famiglia alla comunita cristiana (parrocchiale) era proprio necessario? E stato determinato
solo dalla situazione culturale, e cioé dal processo di secolarizzazione? E proficuo continuare a
leggere la realta, compresa quella delle famiglie, con la chiave primaria della secolarizzazione? Il
porre al centro la comunita cristiana, per recuperare poi in seconda battuta I’apporto degli altri soggetti
(e della famiglia), e una via di futuro? E cosa si intende per comunita cristiana? Perché si tende a
privilegiare, in questa nozione, la comunita parrocchiale? La comunita parrocchiale € pit in buona
salute rispetto alla famiglia? E ancora: la Chiesa domestica, la famiglia soggetto di educazione alla
fede, I’insostituibilita dei genitori nell’educazione cristiana dei figli, non potrebbero diventare criteri
di rinnovamento della pastorale catechistica? Piu ancora, non potrebbero diventare chiavi
interpretative della situazione attuale, magari per aiutare a leggerla piu in profondita, per far cogliere
nelle esperienze familiari, piu che le mancanze, le risorse e 1’azione di Dio in atto? Le famiglie non

8 La stessa AL si propone di «tenere i piedi per terra» e cioé di partire dalla realta e dalle sfide attuali delle famiglie (vedi
i nn. 31ss.).

9 C’¢ da dire che I’esortazione apostolica sull’amore nella famiglia va, in questo senso, controcorrente, per il tono
fondamentalmente positivo e incoraggiante che la attraversa, senza per questo ignorare le difficolta. L’invito € non solo
a non lasciarsi prendere dal pessimismo ma anche a fare una salutare autocritica: a volte la Chiesa stessa, per i modi di
presentare la dottrina e di trattare le persone, provoca cid stesso di cui si lamenta; e pure questo fa parte di una lettura
realistica della situazione (AL 36).

2



sono davvero il primo luogo dell’azione di Dio e il primo luogo ecclesiale, proprio nelle loro difficolta
e fragilita? Non potrebbero diventare addirittura luogo e prospettiva privilegiata dello stesso
rinnovamento della comunita ecclesiale e, in essa, della pastorale catechistica?*?

Vale la pena sondare questa possibilita. Essa passa pero per uno snodo essenziale: bisogna
ricomprendere il rapporto catechesi ed educazione e bisogna tentare di restituire alla catechesi un
orizzonte squisitamente educativo, in un modo cosi radicale da ricondurre la catechesi all’azione
educativa di Dio.

2. Bisogna ridare alla catechesi un orizzonte educativo, quello della pedagogia di Dio?

La catechesi si e rinnovata in rapporto all'educazione. Anzi, il processo stesso di rinnovamento
ha preso I'avvio dal confronto con le istanze educative e con le acquisizioni della pedagogia®!. Su
questa linea, la catechesi si & compresa essenzialmente come educazione alla fede. E tuttavia,
nell’evoluzione del rinnovamento catechistico, il rapporto catechesi-educazione & passato in secondo
piano rispetto al rapporto catechesi-Parola di Dio e soprattutto rispetto al rapporto catechesi-Chiesa
o catechesi-evangelizzazione. La catechesi, infatti, & pensata oggi fondamentalmente «nella missione
evangelizzatrice della Chiesa»'2. Certo, la dimensione educativa continua a segnare la catechesi, 0
persino tutta la pastorale’®, ma 1’orizzonte ¢ dato dalla comunita cristiana e dai suoi compiti di
evangelizzazione.

Tale orizzonte da inesorabilmente alla catechesi un carattere di intraecclesialita, per quanto la
missione della Chiesa possa essere aperta e per quanto la pastorale ecclesiale possa essere attraversata
da una conversione missionaria. Al centro rimane la preoccupazione ecclesiale di evangelizzare, per
quanto si voglia che gli interlocutori siano non solo destinatari ma anche soggetti dell’azione
pastorale-educativa. L’umano rimane nella posizione di essere raggiunto dalla proposta di fede, anche
se si vuole che la proposta sia esistenzialmente significativa e si misuri con la crescita in umanita.

Ma non bisognerebbe andare piu in 1a? L’educazione non potrebbe, essa, fare da orizzonte
alla proposta di fede, alla pastorale ecclesiale? La crescita nella fede dei soggetti, che certo ha bisogno
dell’esperienza e della proposta ecclesiale, non ha il suo fondamento ultimo nell’azione educativa di
Dio, che si fa strada nel cuore di ciascuno? E tale fondamento non dovrebbe essere anche il perno
dell’azione catechistica? L’umano, prima che essere raggiunto dalla proposta di fede, non ¢ gia
attraversato da tracce divine, con cui la proposta ecclesiale deve radicalmente fare i conti?

Ritrovare 1’orizzonte educativo significa allora misurarsi con ’azione educativa di Dio. La
catechesi, in fondo, si gioca il suo senso nell’intercettare 0 meno 1’opera educativa di Dio. Essa ¢
sfidata a mediare tale opera, a prolungarla, prima di tutto a intercettarla e assecondarla. Essa € azione
educativa in quanto ¢ sulle tracce dell’azione educativa di Dio; ¢ educazione alla fede in quanto ¢
secondo I’opera educativa di Dio, cio¢ in quanto la asseconda. Tale opera € il senso stesso del rivelarsi
di Dio, cioé della sua iniziativa di amore. C’¢ in effetti una connessione profonda tra la polarita
catechesi-educazione e la polarita catechesi-Rivelazione, anch’essa centrale nel cammino di

10 Se, come suggerisce papa Francesco, ¢ dalle mura di casa che iniziano Detica e la politica della non violenza ¢ la
trasformazione dell’intera famiglia umana, perché non dovrebbe cominciare dalla famiglia il rinnovamento della comunita
cristiana? Si veda il Messaggio per la celebrazione della L Giornata mondiale della pace, 1 gennaio 2017. La
nonviolenza: stile di una politica per la pace (8.12.2016) 5; il paragrafo porta il titolo: La radice domestica di una politica
nonviolenta.

111 a prima fase del movimento catechistico, come si sa, & la fase del rinnovamento metodologico e della valorizzazione
in catechesi degli sviluppi della moderna pedagogia; cf G. BIANCARDI - U. GIANETTO, Storia della catechesi, vol. 4: Il
movimento catechistico, Roma, LAS 2016, pp. 163-200.

12 E il titolo della prima parte del DGC.

13 Su questa linea sono gli Orientamenti pastorali dell'episcopato italiano per il decennio 2010-2020: CONFERENZA
EPISCOPALE ITALIANA, Educare alla vita buona del Vangelo (4.10.2010).

3



rinnovamento della catechesi*. Qui la catechesi vede incrociarsi due linee del suo cammino di
rinnovamento, chiamate forse oggi a intrecciarsi profondamente. Tale incrocio si vede bene nel
motivo della pedagogia di Dio, cosi come se ne parla nel Direttorio generale per la catechesi'®. E
tuttavia tale motivo, collocato nel Direttorio nella parte metodologica, per suggerire una pedagogia e
metodologia catechistica ispirata alla Rivelazione, non ha la forza di diventare il motivo dominante
che da il senso stesso alla catechesi. Questa rimane catturata «nella missione evangelizzatrice della
Chiesa». Ma non bisognerebbe pensare la stessa missione evangelizzatrice nell’orizzonte della
pedagogia di Dio e quindi la stessa pastorale nell’orizzonte dell’educazione? In breve: piu che
pastorale con dimensione educativa, educazione con dimensione pastorale. A condizione pero di
assumere, in educazione, 1’ispirazione e la misura della pedagogia di Dio.

Il tema della pedagogia di Dio in realta non & un tema portante della riflessione catechetica.
Questa fa fatica ad articolare 1’intreccio tra azione catechistica ¢ azione educativa di Dio. Si rimane,
in genere, sul piano di una valorizzazione delle scienze umane (dell’educazione, della
comunicazione), rispettosa della loro epistemologia, e della interpretazione dell'originalita della
catechesi in rapporto ai contenuti e ai valori della fede. Si ha la sensazione che il rapporto tra catechesi
ed esperienza educativa (come anche tra catechetica e pedagogia) rimane, in fondo, estrinseco, come
tra due entita separate. Bisognerebbe invece studiare come la catechesi possa radicarsi nel cuore, 0
nella verita, dell'esperienza educativa, e bisognerebbe saper vedere la crescita di fede nei processi di
crescita in umanita e a partire dalle tracce dell’opera di Dio, iscritte nell’'umano.

A questo scopo, e decisivo superare una concezione neutra dell'umano che, in genere, non
viene interrogato ma solo rapportato (estrinsecamente) alla fede. L’umano, invece, ¢ sempre nel segno
di un dilemma. Ogni moto umano, prima ancora che diventi scelta o decisione di volonta, e nel segno
del bene o del male, della verita o della menzogna, della riconciliazione con sé o della fuga da sé,
dell'accoglienza dell’altro o della chiusura narcisistica e immanente. Esso ¢ sempre in sintonia o
dissonante rispetto ai richiami e alle promesse di Dio, iscritti nella trama dell’esistenza. In altre parole,
il nostro posizionarci nella vita & sempre vicino o lontano da Dio, e lo € gia prima ancora di prenderne
coscienza e prima ancora dell’incrocio con la proposta ecclesiale. La riflessione catechetica dovrebbe
lavorare sui dilemmi, sui richiami, sulle promesse, sulle tracce di creazione e di redenzione
dell’umano, e vedere come il Vangelo (sia nella fase del primo annuncio che della catechesi) possa
abitarli. Si tratta, piu che di rapportare estrinsecamente Vangelo e umano, di ri-situare il Vangelo nei
luoghi che gli sono consoni perché riprenda suono; si tratta anche di cercare la sintonia su un piano
pil corporeo e affettivo che cognitivo.

La debolezza della riflessione catechetica su questi aspetti ha il suo peso sulla fatica, che si
riscontra sul piano pratico, a sentire vicine e collegate, nella mentalita ecclesiale, le esperienze
catechistiche (di educazione alla fede) e le esperienze educative dove la fede fa da ispirazione
(diciamo spesso: [ ’educazione cristiana)*®. Esperienze che dovrebbero incontrarsi, rimangono invece
parallele. La catechesi appartiene piu direttamente al territorio ecclesiale, 1’educazione ispirata alla
fede (ad es. la scuola cattolica, I’insegnamento della religione, 1’insegnamento di discipline varie da
parte di docenti motivati dalla fede, ecc.) appartiene, praticamente e mentalmente, a un territorio laico
(fuori o al confine con la comunita ecclesiale). La catechesi si occupa della proposta di fede e vuole

14 Sj veda il cap. 1 della parte prima del DGC 36ss.
15 DGC 139ss.
16 Sul rapporto tra queste due forme in cui si esprime 1’impegno educativo ecclesiale, cf G. ANGELINI, L'educazione
cristiana. Congiuntura storica e riflessione teorica, in «La Rivista del Clero Italiano» 90 (2009) 516-534. L’autore
lamenta, tra 1’altro, la latitanza della riflessione teologica riguardo all’educazione: «All'interesse vivace per il tema
corrisponde un impegno assai scarso del pensiero, e dunque della teologia. Come tutti i temi di carattere antropologico
fondamentali, anche quello dell'educazione é stato per secoli assente dal repertorio dei temi obbligati della teologia. Anche
nella stagione recente, quando il tema si & imposto all'attenzione pastorale, I'interesse della teologia € rimasto sporadico»
(ibid., pp. 516-517).

4



mostrarne la significativitd per I’'umano; 1’educazione cristiana si misura con I’'umano e vuole
condurlo a verita intercettando, per questa strada, il Vangelo di Gesu Cristo.

Piu ancora che il mancato rapporto tra di loro, & problematico il difetto di profondita e di
qualita di entrambe le esperienze. La catechesi di fatto vuole raggiungere 'umano ma spesso non 10
intercetta veramente; 1I’educazione ispirata alla fede parte dall’'umano ma non riesce a far si che il suo
cammino di verita si incroci con le risorse ecclesiali. Le due prospettive sono entrambe segnate da un
sottile dualismo; entrambe fanno perno spesso sul cognitivo piu che sull’affettivo; difettano di
ispirazione, di respiro (di Rivelazione e di vera umanita); trattano il VVangelo su un piano di significati,
senza avvertire le istanze della risonanza; mancano di una antropologia dalla misura alta, capace cioe
di interpretare il senso vero dell’'umano e della Rivelazione; in definitiva, non intercettano la
pedagogia di Dio.

L’esperienza familiare non possiede le chiavi dell’incrocio tra catechesi ed educazione ispirata
alla fede? E non possiede anche le chiavi per ridare profondita ad entrambe? Per ridare respiro di fede
all’educazione cristiana (ma anche alla catechesi) e per situare la catechesi (ma anche tutta
I’educazione cristiana) dentro 1’orizzonte della pedagogia di Dio, non bisogna lasciarsi interpellare
seriamente dalle dinamiche della famiglia? Questa non e davvero il primo luogo della collaborazione
con I’opera creatrice di Dio e il riflesso di questa stessa opera?'’ Non ¢& prima di tutto nell’esperienza
familiare che si intercettano (non perché si comprendono, ma in certo modo perché si abitano) le
prime e piu fondamentali tracce dell’opera educativa di Dio?

3. Bisogna situare ’intelligenza della fede sulla pratica corporea e affettiva?

L’esperienza familiare ¢ di tutti; ci accomuna, pur nella diversita delle forme e dei percorsi;
ci segna radicalmente e per sempre. Resteremo sempre figli, anche se diventiamo padri; in debito nei
confronti della vita, anche se dobbiamo cominciare da noi stessi; radicati in una storia, anche se
dobbiamo costruire il futuro; legati ad altri, anche se dobbiamo costruire autonomia; con i tratti di
altri, persino nel corpo, anche se siamo liberi. L’esperienza familiare ci tiene con i piedi per terra, Ci
fa sentire radicati, per poter costruire solidamente. La storia familiare di tutti ¢ nel dilemma dell’essere
amati o non amati, accolti o non accolti; dell’imparare ad amare oppure no. Certo le esperienze
possono essere piu 0 meno felici, ma nessuno si sottrae al dilemma.

E difficile anche valutare con assoluta certezza la positivita 0 meno delle esperienze e i
ribaltamenti sono frequenti: I’amore pud improvvisamente rivelarsi oppressivo; un tradimento puo
diventare motivo per ritrovarsi; 1’attenzione all’altro (alla moglie, al marito, al figlio) puo rivelare
improvvisamente il proprio ripiegamento su di sé, il proprio narcisismo; la debolezza, manifestata,
puo rivelarsi forza. L’esperienza familiare ¢ segnata dalla concretezza, dalla sfida alla sincerita e alla
riconciliazione, dall’esercizio mai terminato della responsabilita, dal dover fare i conti continuamente
con la verita di se stessi e dell’altro.

E apertura alla verita della vita, e quindi possibilita di scorgere, pitl 0 meno avvertitamente,
un po’ da soli e un po’ aiutati da qualcuno, tracce di figliolanza divina e anche di salvezza o di
redenzione gia avvenuta. Siamo figli di Dio, siamo redenti da Gesu Cristo e siamo fratelli in Lui, non
dal momento in cui qualcuno ce lo annuncia o dal momento in cui noi lo crediamo, ma lo siamo
realmente (cf 1Gv 3, 1), per delle tracce che portiamo, persino sul corpo. Esse dicono che veniamo
da altri, che siamo legati agli altri nel bene e nel male, che siamo stati gia raggiunti dal bene, piu forte
di ogni male. L’impatto col Vangelo non ¢ come se sopraggiungesse un senso alla vita dal di fuori;
non ¢&, prima di tutto, I’incontro con delle chiavi interpretative della vita. E piuttosto la possibilita,

17« attivita generativa ed educativa € [...] un riflesso dell’opera creatrice del Padre» (AL 29).

5



mediata dalla Chiesa, dai cristiani, dalle risorse ecclesiali, del contatto con Gesu Cristo mentre si
stanno percorrendo i sentieri della vita. Gesu Cristo, piu che il senso della vita, € compagno di
cammino; con Lui, ci si apre ai richiami di verita della vita, si abitano quelle tracce che, prima di
essere interpretate, chiedono di essere abitate nel coraggio della riconciliazione (con sé, con gli altri,
con Dio, con la verita della vita).

Si profila una trasmissione della fede nel segno del «per Cristo, con Cristo e in Cristo» piu
che del verso Cristo. Ma si profila prima di tutto una trasmissione della fede radicata, coi piedi per
terra, che non propone sovrastrutture ma che rinvia alla verita (alla concretezza, alle tracce) del vivere.
L’ottica pastorale-catechistica del con Cristo libera anche dall’idea che per incontrare il Cristo sia
necessaria una base esperienziale (e familiare) positiva (o che noi giudichiamo positiva, in genere dal
punto di vista morale)®8. L’incontro con Cristo ¢ possibile per tutti. Dal punto di vista ecclesiale, non
c¢’é da restituire il Cristo ai pit poveri? E non c’¢ da riconoscere, da parte della comunita ecclesiale,
che il Cristo é particolarmente presente laddove c’¢ poverta, debolezza, fallimento? Meglio ancora:
laddove si € su sentieri di verita della vita, laddove il fallimento non oscura le tracce di figliolanza, di
bonta, di redenzione, che rimangono 1a, a testimonianza che il bene & sempre possibile? Papa
Francesco sta invitando fortemente la Chiesa a uno sguardo sulla vita che sa riconoscere prima di
tutto i segni dell’opera di Dio, senza lasciarsi prendere dal pessimismo °. Il Giubileo della
misericordia, poi, ci ha invitati fortemente a leggere la nostra epoca come «kairds di misericordia»®°
e ci ha messi in guardia dal mettere condizioni alla misericordia di Dio?.

Le tracce, iscritte nella vita, sono incancellabili e, come si é detto, non sono, prima di tutto,
da comprendere; non sono, cioe, segni che rinviano a un significato. Esse sono da percorrere, appunto
da abitare, nel rischio dell’affidamento e dell’amore. Esse aprono al registro dell’affettivo piu che del
cognitivo (senza per questo escluderlo), al registro del corpo piu che della volonta (senza svalutarla).
Sono i registri costitutivi dell’esperienza familiare. In famiglia si € accolti (o0 non accolti) prima che
compresi, 0 meglio: si &€ compresi perché si é accolti; ci siama o non ci si ama, ci si fa 0 no responsabili
dell’altro, ed ¢ per questo che ci si comprende 0 meno; si esercita una responsabilita sui figli senza
interpellarli, anticipando la loro liberta e le loro scelte, anzi rendendole possibili; ci si affida ai genitori
perché ci si sente amati, con un’obbedienza fiduciosa e riconoscente, anche se non li si capisce bene;
ci si allena a delle pratiche, senza doverne sempre cogliere il senso, ma perché si avverte che
sostengono 1’amore e la crescita.

La crescita di fede in famiglia, quando si e sensibili ad essa, si intreccia con tutte queste
dimensioni. Si impara a pregare, si fa il segno di croce, si imparano formule tradizionali, per affetto
0 per abitudine prima che per consapevolezza. Si impara ad andare a Messa sull’onda dell’imparare
delle buone pratiche, non perché se ne comprende il senso. Si impara un contatto con Gesu Cristo nel

18 Come appare per es. nel DGC dove, quando si parla della catechesi dei bambini e dei fanciulli, si collega «la catechesi
familiare» a un ambiente familiare «positivo e accogliente» e all’«esempio trascinante degli adulti, per la prima esplicita
sensibilizzazione e pratica della fede» (178). Poi si prende atto che ci sono situazioni di «bambini e fanciulli gravemente
svantaggiati, in quanto manca loro un adeguato sostegno religioso familiare, o perché non hanno una vera famiglia, o
perché non frequentano la scuola, o perché soffrono condizioni di instabilita sociale, di disadattamento, o per altri motivi
ambientali»; e quindi si invita la comunita cristiana a svolgere un ruolo piu attivo e sostitutivo: «Spetta alla comunita
cristiana farsene carico con un generoso, competente e realistico servizio di supplenza, cercando il dialogo con le famiglie,
proponendo forme educative scolastiche appropriate» (180). E la logica dello spostamento dalla famiglia alla comunita
cristiana, di cui si € gia parlato.

19 Cf EG 84-86 (il titolo che introduce questa parte &: No al pessimismo sterile). Ma si veda innanzitutto I’indicazione
della gioia come motivo fondamentale dell’evangelizzazione e della vita cristiana stessa (1ss.); si tratta della gioia che
nessuno potra mai togliere (4). Sull’invito a non lasciarsi prendere da una visione pessimistica nei confronti della
situazione delle famiglie oggi e a non alimentare il pessimismo, si € gia detto, citando AL 36.

20 FRANCESCO, Il nome di Dio & Misericordia, Una conversazione con A. Tornielli, Milano, Piemme 2016, p. 22. Si veda
anche ID., Misericordia et misera, Lettera apostolica a conclusione del Giubileo straordinario della Misericordia
(20.11.2016) 21.

21 FRANCESCO, Misericordia et misera, 2.



mezzo delle gioie e dei dolori della vita, nel mezzo dei dilemmi, nel mezzo delle debolezze e delle
ricchezze della vita. Ci si lega a Lui, corporalmente, affettivamente, per abitudine; possiamo anche
dire, quasi-sacramentalmente, cioé appunto per contatto, piu che per comprensione. Il senso della
fede prende corpo nel cuore (o nella carne) della vita. La fede cresce, si rafforza, si purifica, si invera,
mentre si cresce nella verita della vita: mentre si impara ad amare, mentre ci si fa responsabili, mentre
ci si dona.

In questo cammino prende corpo I’esperienza di sentirsi amati o meno da Dio, su base
sensibile, affettiva. Naturalmente il cammino e fatto di alti e bassi, e anche di purificazione della fede.
Questa avviene anche per I’apporto della ragione, ma prima di tutto per la fatica di entrare nell’amore
vero, quello del dono, del sacrificio di sé, quello del Cristo. Insomma, ci si avvicina davvero a Cristo,
mentre si ¢ gia sull’onda del suo amore pasquale. Chi va amando e va donando la vita, va conoscendo
Dio, perché Dio ¢ amore e perché I’amore ¢ sacrificio di sé, rischio di perdere la vita per riaverla in
dono. Chi non ama non conosce Dio perché Dio e amore (cf 1 Gv 4, 8).

C’¢ davvero da chiedersi se tutta la catechesi non debba modularsi sul registro affettivo-
corporeo dell’esperienza familiare. La catechesi parrocchiale, in realta, rovescia la prospettiva. Il
motivo di fondo e: chi conosce Dio pud amare; pit esattamente: la conoscenza di Dio e delle cose
della fede apre alla pratica liturgica e alla pratica della carita. E nel segno del primato della conoscenza
che si intende il motivo tradizionale per cui la fede viene dall’udire, ex auditu (Rm 10, 17). Ma I’udire,
prima che essere orientato alla comprensione della Parola udita, € posizione corporea, € sintonia
sonora ¢ affettiva nei confronti della Parola, proprio come I’udire di un bambino verso la sua mamma
che, con delle parole senza senso, gli trasmette non significati ma affetto?2. 1l rinnovamento della
catechesi, pur notevole e importante, & rimasto sul registro della comprensione: da una comprensione
dottrinale del messaggio cristiano siamo passati a una comprensione piu biblica, piu significativa
teologicamente ed esistenzialmente. Si e riconosciuta la centralita del soggetto ma in ordine alla
comprensione della fede; lo si é riconosciuto attivo, ma perché comprendesse esistenzialmente la
fede, giacché si impara facendo. Sono tanti i segni di questo primato del registro della comprensione.
Si pensi, ad es., all’insistenza sulla fede adulta e a quella sul primato della catechesi degli adulti. Tali
insistenze sono spesso attraversate dalla pre-comprensione che 1’esperienza di fede richieda
fondamentalmente 1’intelligenza, propria dell’adulto; certo, un’intelligenza aperta, situata in un
percorso di integralita di esperienza, ma un’intelligenza che conserva una posizione di primato??. E il
prezzo che la trasmissione della fede paga ancora oggi alla componente razionalista e illuministica
della nostra tradizione culturale. La nostra tradizione € pero di piu, e sarebbe necessario riprendere
oggi altri filoni, forse quelli piu patristici o quelli della spiritualita o anche, in ottica ecumenica, alcuni
filoni delle tradizioni dei fratelli separati.

L’intelligenza, in realta, vive d’altro: vive di affettivita, di posizioni corporee gia prese (verso
gli altri, verso se stessi, verso Dio). D’altra parte, 1’essenziale della vita avviene a nostra insaputa, gia
prima della nascita. L’intelligenza va liberata dalla sua pretesa di primato, proprio perché possa
svolgere il suo compito bene e in verita. Se la fede non & prima di tutto questione di intelligenza,
anche la trasmissione della fede non puo avere il suo perno sul registro dell’intelligenza. La fede
prima di tutto é pratica, posizione del corpo, allenamento ad amare, uscita dal proprio mondo, entrare
in contatto, farsi piccoli. Il Regno di Dio appartiene ai bambini (Mt 19, 14), cioé agli in-fanti, ai non-

22 Cf A. FossIoN, E la parola si é fatta carita, Prefazione a S. CURRO, Perché la Parola riprenda suono. Considerazioni
inattuali di catechetica, pref. di A. Fossion, Torino, Elledici 2014, pp. 3-4; in fr.: Et le Verbe s’est fait «chery, in S.
CURRO, Pour que la Parole retentisse & nouveau. Considérations inactuelles de catéchétique, préf. par A. Fossion,
Namur, Lumen Vitae 2016, p. 2.

23 Anche la prospettiva dell’incontro con Cristo, scelta come fondamentale nei recenti Orientamenti per I’annuncio e la
catechesi in Italia (CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Incontriamo Gesu, del 29.6.2014), rimane catturata nel primato
dell’intelligenza, come ho cercato di mostrare in Il problematico orizzonte teologico-pastorale degli Orientamenti. Tra
Documento base e nuove sfide, in «Catechesi» 84 (2014-2015) 6, 14-32; qui pp. 29-32.

7



parlanti. Quando giunge la parola, qualcosa di essenziale & gia avvenuto. E la parola non significa
dal momento in cui se ne coglie il significato. Essa & suono, azione, relazione. Essa € gia risonanza
di bene o di male, di Rivelazione o di immanenza, di verita o di menzogna. La catechetica dovrebbe
approfondire il senso di risonanza della Parola, che € il senso stesso della catechesi o la traccia di
verita che la attraversa.

Se bisogna interrogarsi piu radicalmente sul senso della trasmissione della fede, se si vuol
ridare alla catechesi 1’orizzonte della pedagogia di Dio, se si vuole riconciliare il cognitivo con la
base affettiva-corporea dell’'umano, se si avverte che I’intelligenza della fede va situata sulla pratica
di essa, si potrebbe davvero ripartire dalla famiglia o tentare di mettersi sulla lunghezza d’onda
dell’educazione in famiglia.



