OMELIA DEL VESCOVO IMARCO NELLA SOLENNITA DELLA MADRE DI DIO - DUOMO DI MANTOVA, 1 GENNAIO 2023

Lezionario: Nm 6, 22-27; Salmo 66; Gal 4,4-7; Lc 2,16-21

Il Volto di Dio e il volto degli uomini

Nella festa odierna la Chiesa celebra diverse circostanze: la solennita di Maria Madre di Dio, la Giornata
della Pace a cui si aggiunge l'inizio del nuovo anno civile. Al centro & sempre la celebrazione di Gesu Figlio di
Dio nato da Maria Vergine, Principe della Pace, portatore della benedizione di Dio sul mondo. Il Figlio, nella
sua persona stessa, € la nostra Pace e la nostra Benedizione.

Nell’omelia del 1° gennaio 2010%, Papa Benedetto XVI, a partire dal commento al versetto dell’antica
benedizione di Aronne: «ll Signore rivolga a te il suo volto e ti conceda pace» invitava a riflettere
sull'importanza del Volto di Dio e sul legame con il volto degli uomini. Riprendo alcuni passi per condividerli
con voi, oggi.

Dio fa risplendere il suo volto su di noi: “Il volto é I'espressione per eccellenza della persona, cio che la rende
riconoscibile e da cui traspaiono sentimenti, pensieri, intenzioni del cuore”. Dio nessuno |’ha mai visto, per
sua natura, e invisibile. Eppure anche Dio e Volto, il piu grande desiderio del cuore umano & proprio quello
di vedere Dio ed Egli stesso desidera che lo ricerchiamo: «ll mio cuore ripete il tuo invito: “Cercate il mio
volto!” Il tuo volto, Signore, io cerco. Non nascondermi il tuo volto» (Salmo 27,8-9). L'intera storia biblica e
come il “progressivo svelamento del volto di Dio fino a raggiungere la sua piena manifestazione”, che pero
e paradossale ai nostri occhi: Dio Infinito non si mostra nella grandezza, né in segni prodigiosi, ma si lascia
vedere nel volto umano di un bambino, il figlio della Vergine Maria, che oggi veneriamo con il titolo di
Madre di Dio. Come tutte le mamme, € stata Lei la prima a vedere il volto di Dio fatto uomo in quel figlio
appena partorito ed anche Gesu ha goduto del rapporto speciale ed esclusivo che ogni bimbo appena nato
intrattiene con la madre: “il primo volto che il bambino vede é quello della madre, e questo squardo é
decisivo per il rapporto con la vita, con sé stesso, con gli altri, con Dio; é decisivo anche perché egli possa
diventare un ‘figlio della pace’ (Lc 10,6)”.

A parere di papa Benedetto & indispensabile meditare sul mistero del volto di Dio se vogliamo costruire la
pace universale: “Questa, infatti, incomincia da uno sguardo rispettoso, che riconosce nel volto dell’altro
una persona, qualunque sia il colore della sua pelle, la sua nazionalita, la sua lingua, la sua religione”. Il
problema é tutto nell’educazione allo sguardo: da chi e come impariamo a guardare oltre la superficie della
pelle. Solo Dio puo garantire la “profondita” del nostro sguardo: in realta, “solo se abbiamo Dio nel cuore
siamo in grado di cogliere nel volto dell’altro un fratello in umanita, non un mezzo ma un fine, non un rivale
0 un nemico, ma un altro me stesso, una sfaccettatura dell’infinito mistero dell’essere umano”.

La violenza e la pace hanno radici remote, dipendono dal modo in cui “guardiamo”, specie come guardiamo
gli altri uomini e la nostra percezione della realta dipende “dalla presenza in noi dello Spirito di Dio”, lo
Spirito del suo Figlio mandato nei nostri cuori, «il quale grida: “Abba! Padre!”». E molto bella I'immagine
che papa Benedetto XVI proponeva: “Lo Spirito di Dio é una sorta di ‘risonanza’: chi ha il cuore vuoto, non
percepisce che immagini piatte, prive di spessore. Piu, invece, noi siamo abitati da Dio, e pit siamo anche
sensibili alla sua presenza in cio che ci circonda: in tutte le creature, e specialmente negli altri uomini”.

E, per tornare al paradosso della manifestazione di Dio tra gli uomini, ci interpella il fatto che i primi invitati
a vedere il volto di Dio nel bambino Gesu siano stati alcuni pastori: uomini marginali, ritenuti impuri e
pericolosi, disprezzati come ignoranti e incapaci di parlare, trattati alla stregua di animali nella scala sociale.

1 Benedetto XVI, Omelie dell’anno liturgico 2010, LEV 2010.



L’'incontro con Gesu bambino e la prima benedizione & stata per loro ed ha trasformato la loro situazione
umana: non piu esclusi, ma ammessi per primi a adorare e glorificare Dio da vicino, attirati dal Dio nascosto
che predilige e ama gli ultimi. Proprio i loro occhi - forse inizialmente curiosi, forse inteneriti - sono stati
scelti e infine aperti per riconoscere Dio che nessuno ha mai visto. E, mentre lo guardavano, hanno
permesso a Cristo di restituire loro, senza nome e senza dignita, il vero volto umano.

Eppure a noi risulta spesso difficile riconoscere una epifania del volto di Gesu nel volto abbrutito e sfigurato
dell’'uomo; ci & pil facile vedere “il suo tragico contrario nelle dolorose immagini di tanti bambini e delle
loro madri in balia di guerre e violenze”, nei volti scavati dalla fame e dalle malattie, nei volti incattiviti dei
mercanti della guerra. Nel suo discorso per la 56” Giornata della Pace, papa Francesco scrive che dopo la
notte della pandemia da Covid-19 si & abbattuto sul mondo un altro terribile flagello, quello della guerra in
Ucraina:

“questa guerra, insieme a tutti gli altri conflitti sparsi per il globo, rappresenta una sconfitta per 'umanita
intera e non solo per le parti direttamente coinvolte. Mentre per il Covid-19 si e trovato un vaccino, per la
guerra ancora non si sono trovate soluzioni adeguate. Certamente il virus della guerra é pit difficile da
sconfiggere di quelli che colpiscono I’'organismo umano, perché esso non proviene dall’esterno, ma
dall’interno del cuore umano, corrotto dal peccato (cfr. Mc 7,17-23)”.

Papa Francesco si domanda come possiamo agire in quest’ora in cui tante crisi morali, sociali, politiche ed
economiche sono interconnesse, visto che i problemi non sono isolati ma uno & causa o conseguenza
dell’altro: la salute pubblica, il mercato delle armi, le sfide dei cambiamenti climatici, il virus delle
disuguaglianze che aggravano la penuria di cibo e la mancanza di lavoro dignitoso per tutti, I'inclusione dei
profughi, dei rifugiati e dei migranti forzati. Cosa siamo chiamati a fare, dunque? Il pontefice ritiene che,
prima di tutto, sia necessario lasciar fare a Dio qualcosa che solo lui puo realizzare:

«lasciarci cambiare il cuore. Permettere che attraverso questo momento storico, Dio trasformi i nostri criteri
abituali di interpretazione del mondo e della realta... Non possiamo piti pensare solo a preservare lo spazio dei
nostri interessi personali o nazionali, ma dobbiamo pensarci alla luce del bene comune, con un senso
comunitario, ovvero come un “noi” aperto alla fraternita universale. Non possiamo perseguire solo la
protezione di noi stessi, ma é I'ora di impegnarci tutti per la guarigione della nostra societa e del nostro
pianeta, creando le basi per un mondo piti giusto e pacifico, seriamente impegnato alla ricerca di un bene che
sia davvero comune».

La prospettiva e interessante: il mondo cambia in meglio nella misura in cui I'uomo cambia in meglio, si
lascia cambiare in meglio a partire dal profondo del suo cuore e dall’opera dello Spirito di Dio e cosi, se
I'incontro con Gesu ha cambiato i pastori che ne hanno contemplato il Volto, probabilmente il loro
annuncio puo aver cambiato i loro ambienti e comunita.

Dunque, oltre alla capacita di vedere e lasciarci trasformare, c’é un’altra modalita fondamentale per
coltivare il cambiamento del cuore, per approfondire la qualita spirituale del’'umano e per far fruttificare
novita di vita: & la capacita di meditare. Meditare significa “esaminare, interpretare, cercare il vero senso,
mettere insieme le cose che accadono per trovare i collegamenti”. Questo atteggiamento personale e
evidenziato in Maria, che ci & presentata come colei che «custodiva tutte queste cose meditandole nel suo
cuore».

Cedo ancora volentieri la parola a papa Benedetto, in quest’ora di congedo cristiano e di ricordo grato del
suo esempio e magistero. In un discorso pronunciato negli anni sessanta, parlava del futuro della Chiesa
che

«risiede in coloro le cui radici sono profonde e che vivono nella pienezza pura della loro fede. Non risiedera in
coloro che non fanno altro che adattarsi al momento presente ... Per dirla in modo piti positivo: il futuro della
Chiesa, ancora una volta come sempre, verra rimodellato dai santi, ovvero dagli uomini le cui menti sono pit
profonde degli slogan del giorno, che vedono pit di quello che vedono gli altri, perché la loro vita abbraccia
una realta pit ampia. La generosita, che rende gli uomini liberi, si raggiunge solo attraverso la pazienza di



piccoli atti quotidiani di negazione di sé. Con questa passione quotidiana, che rivela all’'uomo in quanti modi é
schiavizzata dal suo ego, da questa passione quotidiana e solo da questa, gli occhi umani vengono aperti
lentamente. L’'uomo vede solo nella misura di quello che ha vissuto e sofferto. Se oggi non siamo pit molto
capaci di diventare consapevoli di Dio, é perché troviamo molto semplice evadere, sfuggire alle profondita del
nostro essere attraverso il senso narcotico di questo o quel piacere. In questo modo, le nostre profondita
interiori ci rimangono precluse. Se é vero che un uomo puo vedere solo col cuore, allora quanto siamo ciechi!»
(Da un discorso del 1969).

Un chiaro invito per noi credenti di oggi a coltivare un’anima mariana che sa “contenere dentro il cuore”;
cioé coltivare un cuore pacato, capace di riflessione, di analisi ponderata dei problemi, di critica onesta, di
elaborazione paziente dei giudizi, sotto la guida dello Spirito Santo che conduce alla verita intera.

La Vergine Maria che mostra il volto di Gesu Bambino ai pastori di Betlemme e una bella immagine della
Chiesa. Maria & madre della Chiesa e anche la Chiesa, nella sua verita profonda, &€ madre perché mostra agli
uomini il volto di Dio e mentre li invita a un rispecchiamento in questo Volto annuncia a ciascuno di noi la
buona notizia della sua profonda identita: «Non sei piu schiavo, ma figlio» (Gal 4,7). Fissando lo sguardo sul
volto di un Padre comune, che tutti ci ama, malgrado i nostri limiti e i nostri errori, ci scopriamo tutti fratelli
e sorelle, e con la sua benedizione possiamo aprire nuove vie di pace.



