Relazione di sintesi e mandato alla Vita Consacrata di Mantova

Vescovo Marco Busca

Duomo di Mantova - 27 maggio 2023

Al termine di questo percorso sinodale, la gratitudine va innanzitutto a chi lo ha reso possibile. In questo
tempo di Sinodo avete fatto un lavoro indubbiamente impegnativo e appassionato. Avete trovato il tempo
di incontrarvi e avete dato il cuore nell’avere cura gli uni per gli altri, ma soprattutto avete avuto la fede
necessaria per rendervi docili all’ascolto dello Spirito.

Ho letto e meditato i contributi che avete mandato come sintesi del vostro lavoro sinodale.

Vorrei ora lasciarvi alcune restituzioni.

La prima ¢ questa: vedo che siete cresciuti nell’esperienza del discernimento, come dono e come

apprendistato. In diverse delle vostre relazioni dite infatti: “abbiamo sentito interesse per il discernimento
come modalita per vivere oggi la nostra consacrazione”. Avete assaporato e gustato il discernimento come
stile di vita, che significa saper ascoltare Dio, ascoltare la coscienza, ascoltare gli altri e ascoltare la storia,
ed io penso che il discernimento sia la via per recuperare la profezia. Papa Francesco, all’inizio del suo
pontificato, ha detto agli uvomini e alle donne di Vita Consacrata: “Svegliate il mondo... recuperate la
profezia!” Allora la domanda che dobbiamo porci ¢ questa: “Oggi la Vita Consacrata e religiosa ¢
profetica?”; e domandarci anche “Che senso ha la nostra Vita Consacrata?”, perché la profezia riguarda
proprio il senso.

Non ¢ una domanda soltanto per quelli che ci guardano e si chiedono: “Che senso ha la suora, il prete, il
frate?”, ma ¢ una domanda che ci interpella personalmente, perché tante volte noi stessi ci sorprendiamo a
chiederci: “Che senso ha ancora la nostra vita?”.

Vorrei usare le parole del profeta Isaia (cf. Is 55,2) quando dice: “Perché spendere fatica per cio che non é
pane, il nostro patrimonio di vita per cio che non sazia?”.

E importante per noi ritornare sempre all’apprezzamento della chiamata e della vita che il Signore ci ha
messo tra le mani. Padre Guccini gia nel 2000 diceva che il punto nodale ¢ “restituire Cristo alla Vita
Consacrata e restituire la Vita Consacrata a Cristo”. Perché esistono preti e suore? Le persone potrebbero
immediatamente rispondere: “perché ci sono bambini all’asilo; perché ci sono malati nelle case da
visitare; perché ci sono ragazzi nelle scuole a cui insegnare”. Si possono dire tante cose, ma alla fine la
gente dovrebbe dire: “perché c’e Cristo... perché c’e uno che si chiama Cristo e per Lui questi hanno perso
la testa”. Questa ¢ la profezia!

Restituire Cristo alla Vita religiosa e alla vita sacerdotale non ¢ scontato.

Auspico che questa appartenenza possa diventare per noi profondamente interiorizzata ed evidente, ma
anche evidente agli occhi del mondo. Tante volte ci chiediamo se siamo significativi, mentre dovremmo

prima di tutto chiederci se siamo leggibili, cioe “cosa vede in noi chi ci incontra?”. Questa non ¢ una
1



provocazione per I’esame di coscienza, ma un invito a tornare laddove il discernimento punta il dito: la

profezia.

Una seconda considerazione che vorrei condividere con voi ¢ questa: diverse delle vostre sintesi parlano

dell’esperienza dell’essere uomini e donne dello Spirito Santo, pneumatofori e percio sinodali. Avete anche
potuto sperimentato un di piit, e cio¢ che I’identita stessa e sinodale. Essere persone sinodali prima che
fare qualcosa insieme. E lo avete espresso in modi diversi con parole come conoscerci, incontrarci,
stimarci.

All’inizio il percorso proposto poteva sembrare un impegno in pill, mentre poi avete gustato la comunione
e questi appuntamenti divenivano qualcosa di cercato. Questo manifesta che la comunione non ¢ qualcosa
di funzionale, ma ¢ la sostanza della nostra vita, cristiana e consacrata. Manifestare la comunione che €
Dio... che ¢ il suo stesso essere, perché Dio ¢ amore, Dio ¢ comunione.

Tutto cid0 mi porta quindi a dire che forse dobbiamo rifare la Chiesa per composizione, cio¢ dobbiamo
ricomporre insieme i vari pezzetti. Per troppo tempo ci siamo pesanti come frammento totale, cio¢ come
un frammento che, prima di radicarsi dentro una Chiesa, aveva gia in sé stesso 1’esperienza della totalita.
Invece, dobbiamo ricordarci che il termine cattolico significa incompleto, percido se siamo cattolici
cerchiamo la totalita proprio perché siamo incompleti. Mi permetto di fare una considerazione, che potrebbe
anche sembrare azzardata ma che non ¢ lontana dalla realta: quando le Congregazioni, gli Istituti, gli Ordini
si sono percepiti come qualche cosa di completo grazie alle loro strutture, alle loro opere, all’autonomia del
loro governo e ai loro assetti amministrativi, in quel momento si sono impoveriti perché ¢ incominciata
I’autoreferenzialita del carisma, che € causa del suo indebolimento.

Riprendendo il punto sull’identita sinodale da voi sperimentata, vorrei aggiungere che questa si ¢ mostrata
anche una questione di metodo. Stiamo imparando un metodo e, credo, questo ¢ un grande guadagno di
questi anni. Nelle vostre sintesi raccontavate non solo cosa delle relazioni ascoltate vi aveva maggiormente
interessato, ma anche di come vi siete lasciate coinvolgere e avete saputo condividere la vita di Dio in voi.
Spesso c¢’¢ pudore anche tra di noi, per cui ci raccontiamo tante cose ma non riusciamo a raccontarci i
passaggi di Dio nella nostra vita. Credo percio che se I’identita ¢ sinodale e se il metodo ¢ sinodale, allora
anche 1’agire missionario diventera sinodale. Diverse sintesi dicevano che forse anche i progetti pastorali
dovrebbero essere pensati insieme sin dall’inizio, sotto 1’ispirazione dello Spirito. Io vi confermo in questo
e vi suggerisco di continuare a mettervi in comunicazione tra di voi e di continuare ad essere questo
laboratorio di Chiesa, sinodale e missionaria. Per fare questo dovete ricordare che anche i vostri carismi
non sono per aria, ma sono a Mantova e che percio bisogna mantovanizzare i carismi, perché essi sono

dentro una Chiesa locale: ¢ questa ¢ una delle grandi intuizioni del Vaticano IL.

Il terzo aspetto che vorrei restituirvi ¢ questo: anche la Vita Consacrata e dentro il grande processo di

cambiamento che sta vivendo la Chiesa. Come ci ha detto papa Francesco, tutti stiamo vivendo un
2



N

cambiamento d’epoca. Percio ¢ naturale domandarsi: “Cosa e come cambiare?” Questo fa parte del
discernimento.

Ma il problema sorge quando noi invece ci chiediamo: “Perché dovremmo cambiare?”

Ed ora — anche con un po’ di umilta — alcuni si chiedono: “Ma se non abbiamo cambiato quando abbiamo
intuito che bisognava cambiare, abbiamo indovinato o abbiamo perso tempo?”

Ora io vi rilancio questa domanda: “Perché cambiare?”

Io vi dico, citando ancora papa Francesco, che la Chiesa ¢ una realta viva, un organismo vivo che prende
coscienza di sé nella storia, mentre vive e mentre ascolta le necessita del popolo. E come le persone che
cambiano e crescono in base all’eta. La Chiesa non ¢ esente dalla fatica e dal lavoro di una ricerca evolutiva
e forse la piu grande fatica che ci ¢ chiesta oggi, come cristiani e come consacrati, ¢ proprio questo lavoro
di una ricerca evolutiva.

La nostra identita, anche come famiglie di Vita Consacrata, ¢ riuscire a cogliere come l’identita ¢ in
costruzione e mai definitivamente compiuta. A volte ci potrebbe ingannare il sentir parlare di stato di Vita
Consacrata, dove lo stato fa pensare appunto a qualcosa di statico, dove tutto ¢ pronto, tutto ¢ scritto e tutto
¢ definito, mentre anche lo stato della Vita Consacrata ¢ in divenire e si incarna progressivamente nella
storia. E come un viaggio nell’identita - personale, comunitaria e istituzionale - e questo viaggio consiste
nel costruire la propria identita in una continua tensione tra il riceversi e il costruirsi.

Occorre coraggio nell’accogliere con umilta le indicazioni che ci vengono dallo Spirito, dalla Chiesa e dalla

storia... occorre coraggio nell’assumere questa progressiva rivelazione.

Rivolgo a voi una domanda che anch’io spesso mi pongo: “I cambiamenti in corso, come ci cambiano?”.
Vale adire: “I cambiamenti ci risospingono alla nostra origine, a quel principio che é il nostro appartenere
a Cristo, a quel nostro essere profezia? Ci rilanciano verso la fine, verso il Regno che dobbiamo
testimoniare?”. Ma bisogna anche chiedersi: “Come il cambiamento potrebbe snaturare ’identita della
Vita Consacrata?”.

Vi porto un esempio concreto: molte Congregazioni stanno smantellando diverse strutture e diverse opere
perché non riescono pill a gestirle e questa decisione diventa una necessitd, ma non & una profezia. E una
risposta, ma non ¢ ancora la risposta. Chiudere delle comunita e chiudere delle opere ¢ si una necessita, ma
dobbiamo chiederci se questa scelta porta ad un guadagno evangelico o se ¢ soltanto una perdita.

Qui ci ¢ chiesto davvero uno spirito di profezia: nella fede della Pasqua finire non e un fallimento, ma & un
modo di amare e di testimoniare fino alla fine, come ha fatto Gesu. Dare la vita — ed € cid che abbiamo
scelto - € amare fino a finire, per essere la memoria di come Dio ci ha amato e la profezia di cio che tiene
in piedi il mondo: “Gesu li amo sino alla fine” (cf Gv 13,1).

Queste considerazioni non vogliono essere causa di tristezza, ma sono un invito alla speranza perché si puo
finire per sfinimento e si puo finire per compimento. Dove il compimento ¢ questo dire si alla gratuita della

nostra origine, facendolo con dignita e speranza, dentro una prospettiva temporale pit lunga rispetto a quella



che percepiamo oggi con i social, dove tutto ¢ immediato. Noi infatti testimoniamo 1 beni futuri a partire da
una diversa consapevolezza del tempo in rapporto alla vita.

Quest’anno avete riflettuto su un tema bello, anche dal punto di vista della sua provocazione, che gia dal
titolo “Separati IN Dio” si poteva cogliere, perché occorre proprio lasciarci interrogare dagli appelli della
storia, nella quale Dio ci ha sparso come un seme di Vangelo. La Chiesa non ¢ ai margini della storia, la
Chiesa non si gonfia dentro la storia e il tema che avete affrontato ¢ di capitale importanza perché il sale
non perda il suo sapore (cf. Mt 5,13).

Non possiamo non chiederci: “Come stare in questo mondo, in questa cultura sempre pii pagana?’.
Spesso si usa il termine secolarizzazione, ma mi spingo un po’ piu avanti parlando di scristianizzazione.
Ormai dobbiamo dire che oggi la cultura ¢ prevalentemente pagana. Allora la logica dell’essere “Separati
IN Dio” significa prossimita con il mondo, coinvolgimento, simpatia, empatia, ma anche lucidita e dunque
discernimento. Questo, citando il documento “Per vino nuovo otri nuovi” al n. 33, ci impegna in un
processo condiviso di crescita. Si parla molto di formazione permanente, ma dobbiamo chiederci: “la
formazione permanente ¢ davvero un “processo condiviso di crescita” in rapporto alla vita? La vita
condivisa nelle comunita e veramente formativa? La vita che condividiamo (la liturgia, la correzione
fraterna, la carita tra di noi, la qualita delle conversazioni tra di noi) é formativa alla vita in Cristo?”. Se
tutto ci0 che ¢ dentro la vita ¢ formativo, allora la nostra formazione sara permanente. E difficile far aderire
una formazione dentro una vita che ha una forma evangelica debole o un po’ spenta su alcuni aspetti, perché
diventerebbe una formazione intellettualistica e superficiale. Dobbiamo comprendere quindi che la prima

formazione ¢ la nostra stessa vita condivisa.

Dentro questo orizzonte di cambiamento, vorrei ora rilanciare una provocazione rispetto a quello che anche
voi chiedete e cioe: “Come rivitalizzare e ricomprendere i voti religiosi nella concretezza della nostra
societa (che e pagana) e delle nostre comunita invecchiate, multietniche e multiculturali?”.

E una questione strategica e vorrei rispondere cosi: tante volte si parla di differenze e si parla di unita che
deve contemplare le differenze, cio¢ differenze di mentalita, di sensibilita, di modi di fare, di interessi, di
opinioni ecc. Ma queste differenze in realta spesso sono delle distanze. Occorre precisare bene i termini,
altrimenti non possiamo capire questa parola: differenze, perché la prendiamo spiritualizzandola un po’,
mentre invece ¢ importante che concretamente comprendiamo la questione delle distanze.

Cito fratel Biemmi: “Se Dio ¢ tra noi, se il Regno di Dio lievita in mezzo a noi, e questo noi che diventa
profetico dello stile di Dio e del sogno di Dio sul mondo. Siamo chiamati ad essere segno di fraternita
stando insieme non a partire da cio che ci unisce e ci rende uguali, ma mostrando che il Vangelo ci permette
di stare insieme, di sopportarci e persino di apprezzarci a partire dalle nostre distanze”. Mi risuona questa
espressione. a partire dalle distanze, perché ci ricorda che la profezia sta nel riconoscere che la differenza
¢ nel punto distante da cui partiamo per andare verso la comunione e che la comunione non ¢ un

aggiustamento o un compromesso, ma ¢ davvero riuscire a creare, dalle nostre insopportabili differenze,

4



dei punti di avvicinamento importanti. Diversamente la comunione diventa come una sorta di rimedio
spirituale, tra 1’altro un po’ evanescente. A noi, invece, ¢ chiesto di fare i conti con le distanze, in un paziente
cammino di costruzione verso la comunione.

Rispetto a queste provocazioni, cito ancora una frase di fratel Biemmi: “Siamo profeti del noi di Dio”. In
tempi di individualismo, di nazionalismo, di pensiero debole e di forte narcisismo, vivere “Separati IN Dio”
vuol dire saper tener conto dei connotati del mondo. Queste derive, infatti, possono davvero entrare anche
nelle nostre comunita, in tanti modi e da tante parti. Una madre badessa benedettina una volta mi disse: “Lo
spirito del mondo entra attraverso le fessure delle finestre del monastero”. Allora forse anche per noi ¢
importante vigilare profeticamente per non cercare le uscite di sicurezza. Tante volte anche nei nostri
ambienti I’individualismo puo0 essere una uscita di sicurezza che va a braccetto un po’ con la rassegnazione
e talvolta con un senso di insoddisfazione, che poi diventa anche pretesa di voler fare diversamente. E cosi
non resistiamo alla responsabilita del noi, dove ciascuno ¢ chiamato a contribuire per la sua parte a
costruirlo, assumendosi la cura della fraternita affinché sia il luogo della formazione e

dell’accompagnamento.
Detto questo vorrei ora brevemente restituirvi alcuni punti che ho tratto dalla lettura delle vostre “proposte
e suggerimenti”, come per darvi la forza di un mandato missionario sinodale. E questo che, anche come

vescovo, sento di dover mettere nelle vostre mani di consacrate e consacrati della nostra diocesi.

1. L’approccio sinodale che avete sperimentato: vi chiedo di farlo diventare uno stile diffuso e

permanente nella nostra Chiesa. A tal fine vi do questa indicazione: ogni incontro ecclesiale possa
sempre iniziare dalla proclamazione della Parola di Dio, seppur breve, seguita da qualche breve

risonanza. Sara un primo modo per far passare questo approccio sinodale alla missione.

2. Siete una risorsa formativa importante: vorrei chiedervi di porvi a servizio dell’evangelizzazione e

di non risparmiare le vostre risorse, tenendo presente che avete ricevuto tanto. Pensate solo a quanti
corsi di esercizi spirituali ha potuto partecipare nella sua vita ciascuno e ciascuna di voi, mentre ci
sono tanti laici che non hanno mai avuto questa possibilita. Questo vi impegna a non risparmiarvi

quando si tratta di annunciare il nome del Signore Gesu.

3. L’intercessione per le vocazioni: continuate ad aiutate i giovani perché preghino per le loro
vocazioni. Pregare per le vocazioni non vuol dire: “Signore mandaci qualche prete in pin, qualche
suora in piu, qualche diacono” o meglio non vuol dire solo questo; pregare per le vocazioni vuol
dire anche educare i giovani a pregare per poter conoscere la loro vocazione e dire ai genitori che

preghino per le vocazioni dei loro figli. A volte ci si pud scoraggiare e chiedersi: “Quando e da dove



cominciare?”. lo vi suggerisco questo: se ci sono suore maestre dell’asilo, fatelo li; se ci sono suore

che fanno catechismo, fatelo 1i. Fatelo 1i dove siete!

Progetti condivisi: mi ha molto colpito quello che dicevate riguardo a possibili progetti da pensare

insieme, anche in chiave missionaria, per qualche iniziativa sul territorio, nelle Unita Pastorali o
comunque a livello diocesano. Mi riservo di approfondire di piu questa idea, ma credo che unirci

con le nostre risorse per qualche progetto missionario sul territorio sia una via da percorrere.

Maggiore attenzione alle persone piu deboli: colgo questa vostra indicazione per dire che oggi la

prima poverta ¢ spirituale. Abbiamo tanti servizi Caritas di aiuto alla persona, ma io vorrei piu che
altro raccomandarvi le opere di misericordia spirituali: consigliare i dubbiosi, insegnare agli
ignoranti, cercare di coltivare un po’ il senso di Dio nelle persone con cui venite in contatto. Siate
per tutti loro manifestazione della tenerezza di Dio. Tempo fa il papa ha detto ai vescovi: “Mi
raccomando, da parte della Chiesa, non trattiamo mai male nessuna persona”. Sembrerebbe una
indicazione per andare al di la delle nostre asperita caratteriali, ma ¢ qualcosa di piu: la
responsabilita di prendersi cura e di rispettare la sacralita di ogni persona. Questo ci deve far

interrogare.

Le testimonianze di vita: nei vostri suggerimenti proponete di trovare delle forme, anche in

collaborazione con la pastorale giovanile, perché persone con 50-60 anni di Vita Consacrata possano
raccontare e testimoniare la loro esperienza di Dio e di missione. Vi chiedo di poterlo pensare con
forme un po’ nuove. Ad esempio, nella visita pastorale sto sperimentando che organizzare qualche
merenda con 5 o 6 ragazzi delle medie in casa di un anziano o di un disabile, che poi racconta un
po’ la sua esperienza, diventano veramente dei momenti che costruiscono I'identita di fede per

questi ragazzi.

La liturgia: da ultimo avete sottolineato I’importanza della liturgia come momento qualificante la
vita delle comunita religiose. Purtroppo la liturgia ¢ spesso diventata una tra le tante cose da fare,
mentre essa € il senso ultimo della nostra chiamata, che & chiamata all’adorazione di Dio, alla
contemplazione di Dio, all’intercessione per il popolo di Dio, all’essere voce di ogni creatura nella
Liturgia sacramentale e nella Liturgia delle Ore. Benedico percio la proposta di pensare a momenti
di preghiera e di liturgia per chi si riavvicina alla fede, per i ragazzi e le loro famiglie. Oggi
dobbiamo chiederci: “Chi insegna a pregare ai bambini e ai ragazzi? Come si celebra la Messa?

Come ci si confessa?”.



Io vi suggerisco di farlo 1a dove siete, di aprire 1 vostri momenti di preghiera comunitaria e liturgica
ai cristiani che sono vicino a voi e diventare cosi veri maestri € maestre di orazione, dell’arte di

incontrare il Signore nella preghiera.

La testimonianza dell’Assoluto

Per concludere, voglio lasciarvi una citazione di Thomas Merton il quale si interrogava sul significato che
pud ancora avere la vita di un monaco in un mondo in trasformazione. E interessante la lettura che
I’autore fa della “perenne validita” della testimonianza del Regno come assoluto proprio all’interno di un
tempo segnato da profonde mutazioni che lasciano la percezione diffusa della precarieta, relativita,
instabilita delle cose. Nel massimalismo evangelico di chi ha scelto di vivere per Dio emerge qualcosa di

perennemente giovane, attuale, inedito, come la risposta alle inquietudini moderne.

Il monaco non deve pensare che in un’epoca caotica come la nostra la sua unica funzione sia
quella di conservare le antiche abitudini e usanze del suo ordine. Queste infatti sono necessarie e
valide nella misura in cui sono vitali, portano frutto e ci aiutano a vivere piu liberamente e
consapevolmente nel mistero di Cristo. Il passato deve continuare a vivere, e il monaco ¢ cer-
tamente un custode del passato. Tuttavia, il monastero deve essere qualcosa di pitt di un museo. Se
il monaco non fa altro che tenere in vita i monumenti della letteratura, dell'arte e del pensiero che
altrimenti andrebbero in rovina, non ¢ quello che dovrebbe essere. Decadra con quanto attorno a
lui va decadendo. Il monaco infatti non esiste per conservare alcunché, fosse anche la
contemplazione o la stessa religione. Il suo ruolo non é tanto di tener viva nel mondo la memoria
di Dio. Dio per vivere e agire nel mondo non dipende da nessuno, nemmeno dai suoi monaci! Il
ruolo del monaco ai nostri giorni e invece testimoniare che il contatto con Dio mantiene vivi.

Nella nostra epoca, in cui chiunque altro ¢ travolto dalle esigenze di una grande lotta politica e
culturale, il monaco ha, come sua prima funzione, il compito di essere monaco, di essere un uomo
di Dio, che ¢ come dire un uomo che vive solo grazie a Dio e per Dio. Solo cosi il monaco
conserva cio che vi ¢ di ricco e vitale nella sua tradizione monastica e cristiana.

Al fine di essere quello che dovrebbe essere, il monaco deve elevarsi al di sopra del livello etico
comune, che e proprio di un paganesimo umanitario, e vivere la vita “teologica” incentrata su
Dio, una vita di pura fede, di speranza nella provvidenza di Dio, di carita nello Spirito santo.
Deve abitare nel “mistero di Cristo”. Deve percepire che Cristo e la sua chiesa sono uno e deve
radicare tutta la sua esistenza in quest'unica fede e in quest’unica direzione, verso l'unita dell'unica
chiesa di Cristo. Nell’oscurita della lotta, il monaco deve aggrapparsi, con tutte le forze della
propria anima, agli insegnamenti della Chiesa, alla sua autorita e al suo potere santificante. Non
puo contare sulla sua visione personale limitata o prendere decisioni cruciali in base al suo
giudizio personale. Oggi, soprattutto, deve pensare e agire con la Chiesa.



