
1 

 

Relazione di sintesi e mandato alla Vita Consacrata di Mantova 

Vescovo Marco Busca 

Duomo di Mantova - 27 maggio 2023 

 

Al termine di questo percorso sinodale, la gratitudine va innanzitutto a chi lo ha reso possibile. In questo 

tempo di Sinodo avete fatto un lavoro indubbiamente impegnativo e appassionato. Avete trovato il tempo 

di incontrarvi e avete dato il cuore nell’avere cura gli uni per gli altri, ma soprattutto avete avuto la fede 

necessaria per rendervi docili all’ascolto dello Spirito.  

Ho letto e meditato i contributi che avete mandato come sintesi del vostro lavoro sinodale.  

Vorrei ora lasciarvi alcune restituzioni. 

 

La prima è questa: vedo che siete cresciuti nell’esperienza del discernimento, come dono e come 

apprendistato. In diverse delle vostre relazioni dite infatti: “abbiamo sentito interesse per il discernimento 

come modalità per vivere oggi la nostra consacrazione”. Avete assaporato e gustato il discernimento come 

stile di vita, che significa saper ascoltare Dio, ascoltare la coscienza, ascoltare gli altri e ascoltare la storia, 

ed io penso che il discernimento sia la via per recuperare la profezia. Papa Francesco, all’inizio del suo 

pontificato, ha detto agli uomini e alle donne di Vita Consacrata: “Svegliate il mondo... recuperate la 

profezia!” Allora la domanda che dobbiamo porci è questa: “Oggi la Vita Consacrata e religiosa è 

profetica?”; e domandarci anche “Che senso ha la nostra Vita Consacrata?”, perché la profezia riguarda 

proprio il senso. 

Non è una domanda soltanto per quelli che ci guardano e si chiedono: “Che senso ha la suora, il prete, il 

frate?”, ma è una domanda che ci interpella personalmente, perché tante volte noi stessi ci sorprendiamo a 

chiederci: “Che senso ha ancora la nostra vita?”. 

Vorrei usare le parole del profeta Isaia (cf. Is 55,2) quando dice: “Perché spendere fatica per ciò che non è 

pane, il nostro patrimonio di vita per ciò che non sazia?”. 

È importante per noi ritornare sempre all’apprezzamento della chiamata e della vita che il Signore ci ha 

messo tra le mani. Padre Guccini già nel 2000 diceva che il punto nodale è “restituire Cristo alla Vita 

Consacrata e restituire la Vita Consacrata a Cristo”. Perché esistono preti e suore? Le persone potrebbero 

immediatamente rispondere: “perché ci sono bambini all’asilo; perché ci sono malati nelle case da 

visitare; perché ci sono ragazzi nelle scuole a cui insegnare”. Si possono dire tante cose, ma alla fine la 

gente dovrebbe dire: “perché c’è Cristo... perché c’è uno che si chiama Cristo e per Lui questi hanno perso 

la testa”. Questa è la profezia! 

Restituire Cristo alla Vita religiosa e alla vita sacerdotale non è scontato.  

Auspico che questa appartenenza possa diventare per noi profondamente interiorizzata ed evidente, ma 

anche evidente agli occhi del mondo. Tante volte ci chiediamo se siamo significativi, mentre dovremmo 

prima di tutto chiederci se siamo leggibili, cioè “cosa vede in noi chi ci incontra?”. Questa non è una 



2 

 

provocazione per l’esame di coscienza, ma un invito a tornare laddove il discernimento punta il dito: la 

profezia. 

 

Una seconda considerazione che vorrei condividere con voi è questa: diverse delle vostre sintesi parlano 

dell’esperienza dell’essere uomini e donne dello Spirito Santo, pneumatofori e perciò sinodali. Avete anche 

potuto sperimentato un di più, e cioè che l’identità stessa è sinodale. Essere persone sinodali prima che 

fare qualcosa insieme. E lo avete espresso in modi diversi con parole come conoscerci, incontrarci, 

stimarci.  

All’inizio il percorso proposto poteva sembrare un impegno in più, mentre poi avete gustato la comunione 

e questi appuntamenti divenivano qualcosa di cercato. Questo manifesta che la comunione non è qualcosa 

di funzionale, ma è la sostanza della nostra vita, cristiana e consacrata. Manifestare la comunione che è 

Dio… che è il suo stesso essere, perché Dio è amore, Dio è comunione. 

Tutto ciò mi porta quindi a dire che forse dobbiamo rifare la Chiesa per composizione, cioè dobbiamo 

ricomporre insieme i vari pezzetti. Per troppo tempo ci siamo pesanti come frammento totale, cioè come 

un frammento che, prima di radicarsi dentro una Chiesa, aveva già in sé stesso l’esperienza della totalità. 

Invece, dobbiamo ricordarci che il termine cattolico significa incompleto, perciò se siamo cattolici 

cerchiamo la totalità proprio perché siamo incompleti. Mi permetto di fare una considerazione, che potrebbe 

anche sembrare azzardata ma che non è lontana dalla realtà: quando le Congregazioni, gli Istituti, gli Ordini 

si sono percepiti come qualche cosa di completo grazie alle loro strutture, alle loro opere, all’autonomia del 

loro governo e ai loro assetti amministrativi, in quel momento si sono impoveriti perché è incominciata 

l’autoreferenzialità del carisma, che è causa del suo indebolimento.  

Riprendendo il punto sull’identità sinodale da voi sperimentata, vorrei aggiungere che questa si è mostrata 

anche una questione di metodo. Stiamo imparando un metodo e, credo, questo è un grande guadagno di 

questi anni. Nelle vostre sintesi raccontavate non solo cosa delle relazioni ascoltate vi aveva maggiormente 

interessato, ma anche di come vi siete lasciate coinvolgere e avete saputo condividere la vita di Dio in voi. 

Spesso c’è pudore anche tra di noi, per cui ci raccontiamo tante cose ma non riusciamo a raccontarci i 

passaggi di Dio nella nostra vita. Credo perciò che se l’identità è sinodale e se il metodo è sinodale, allora 

anche l’agire missionario diventerà sinodale. Diverse sintesi dicevano che forse anche i progetti pastorali 

dovrebbero essere pensati insieme sin dall’inizio, sotto l’ispirazione dello Spirito. Io vi confermo in questo 

e vi suggerisco di continuare a mettervi in comunicazione tra di voi e di continuare ad essere questo 

laboratorio di Chiesa, sinodale e missionaria. Per fare questo dovete ricordare che anche i vostri carismi 

non sono per aria, ma sono a Mantova e che perciò bisogna mantovanizzare i carismi, perché essi sono 

dentro una Chiesa locale: è questa è una delle grandi intuizioni del Vaticano II. 

 

Il terzo aspetto che vorrei restituirvi è questo: anche la Vita Consacrata è dentro il grande processo di 

cambiamento che sta vivendo la Chiesa. Come ci ha detto papa Francesco, tutti stiamo vivendo un 



3 

 

cambiamento d’epoca. Perciò è naturale domandarsi: “Cosa e come cambiare?” Questo fa parte del 

discernimento.  

Ma il problema sorge quando noi invece ci chiediamo: “Perché dovremmo cambiare?”  

Ed ora – anche con un po’ di umiltà – alcuni si chiedono: “Ma se non abbiamo cambiato quando abbiamo 

intuito che bisognava cambiare, abbiamo indovinato o abbiamo perso tempo?”  

Ora io vi rilancio questa domanda: “Perché cambiare?” 

Io vi dico, citando ancora papa Francesco, che la Chiesa è una realtà viva, un organismo vivo che prende 

coscienza di sé nella storia, mentre vive e mentre ascolta le necessità del popolo. È come le persone che 

cambiano e crescono in base all’età. La Chiesa non è esente dalla fatica e dal lavoro di una ricerca evolutiva 

e forse la più grande fatica che ci è chiesta oggi, come cristiani e come consacrati, è proprio questo lavoro 

di una ricerca evolutiva.  

La nostra identità, anche come famiglie di Vita Consacrata, è riuscire a cogliere come l’identità è in 

costruzione e mai definitivamente compiuta. A volte ci potrebbe ingannare il sentir parlare di stato di Vita 

Consacrata, dove lo stato fa pensare appunto a qualcosa di statico, dove tutto è pronto, tutto è scritto e tutto 

è definito, mentre anche lo stato della Vita Consacrata è in divenire e si incarna progressivamente nella 

storia. È come un viaggio nell’identità - personale, comunitaria e istituzionale - e questo viaggio consiste 

nel costruire la propria identità in una continua tensione tra il riceversi e il costruirsi. 

Occorre coraggio nell’accogliere con umiltà le indicazioni che ci vengono dallo Spirito, dalla Chiesa e dalla 

storia… occorre coraggio nell’assumere questa progressiva rivelazione.  

Rivolgo a voi una domanda che anch’io spesso mi pongo: “I cambiamenti in corso, come ci cambiano?”.  

Vale a dire: “I cambiamenti ci risospingono alla nostra origine, a quel principio che è il nostro appartenere 

a Cristo, a quel nostro essere profezia? Ci rilanciano verso la fine, verso il Regno che dobbiamo 

testimoniare?”. Ma bisogna anche chiedersi: “Come il cambiamento potrebbe snaturare l’identità della 

Vita Consacrata?”. 

Vi porto un esempio concreto: molte Congregazioni stanno smantellando diverse strutture e diverse opere 

perché non riescono più a gestirle e questa decisione diventa una necessità, ma non è una profezia. È una 

risposta, ma non è ancora la risposta. Chiudere delle comunità e chiudere delle opere è sì una necessità, ma 

dobbiamo chiederci se questa scelta porta ad un guadagno evangelico o se è soltanto una perdita. 

Qui ci è chiesto davvero uno spirito di profezia: nella fede della Pasqua finire non è un fallimento, ma è un 

modo di amare e di testimoniare fino alla fine, come ha fatto Gesù. Dare la vita – ed è ciò che abbiamo 

scelto - è amare fino a finire, per essere la memoria di come Dio ci ha amato e la profezia di ciò che tiene 

in piedi il mondo: “Gesù li amò sino alla fine” (cf Gv 13,1). 

Queste considerazioni non vogliono essere causa di tristezza, ma sono un invito alla speranza perché si può 

finire per sfinimento e si può finire per compimento. Dove il compimento è questo dire sì alla gratuità della 

nostra origine, facendolo con dignità e speranza, dentro una prospettiva temporale più lunga rispetto a quella 



4 

 

che percepiamo oggi con i social, dove tutto è immediato. Noi infatti testimoniamo i beni futuri a partire da 

una diversa consapevolezza del tempo in rapporto alla vita.  

Quest’anno avete riflettuto su un tema bello, anche dal punto di vista della sua provocazione, che già dal 

titolo “Separati IN Dio” si poteva cogliere, perché occorre proprio lasciarci interrogare dagli appelli della 

storia, nella quale Dio ci ha sparso come un seme di Vangelo. La Chiesa non è ai margini della storia, la 

Chiesa non si gonfia dentro la storia e il tema che avete affrontato è di capitale importanza perché il sale 

non perda il suo sapore (cf. Mt 5,13). 

Non possiamo non chiederci: “Come stare in questo mondo, in questa cultura sempre più pagana?”. 

Spesso si usa il termine secolarizzazione, ma mi spingo un po’ più avanti parlando di scristianizzazione. 

Ormai dobbiamo dire che oggi la cultura è prevalentemente pagana. Allora la logica dell’essere “Separati 

IN Dio” significa prossimità con il mondo, coinvolgimento, simpatia, empatia, ma anche lucidità e dunque 

discernimento. Questo, citando il documento “Per vino nuovo otri nuovi” al n. 33, ci impegna in un 

processo condiviso di crescita. Si parla molto di formazione permanente, ma dobbiamo chiederci: “la 

formazione permanente è davvero un “processo condiviso di crescita” in rapporto alla vita? La vita 

condivisa nelle comunità è veramente formativa? La vita che condividiamo (la liturgia, la correzione 

fraterna, la carità tra di noi, la qualità delle conversazioni tra di noi) è formativa alla vita in Cristo?”. Se 

tutto ciò che è dentro la vita è formativo, allora la nostra formazione sarà permanente. È difficile far aderire 

una formazione dentro una vita che ha una forma evangelica debole o un po’ spenta su alcuni aspetti, perché 

diventerebbe una formazione intellettualistica e superficiale. Dobbiamo comprendere quindi che la prima 

formazione è la nostra stessa vita condivisa. 

 

Dentro questo orizzonte di cambiamento, vorrei ora rilanciare una provocazione rispetto a quello che anche 

voi chiedete e cioè: “Come rivitalizzare e ricomprendere i voti religiosi nella concretezza della nostra 

società (che è pagana) e delle nostre comunità invecchiate, multietniche e multiculturali?”. 

É una questione strategica e vorrei rispondere così: tante volte si parla di differenze e si parla di unità che 

deve contemplare le differenze, cioè differenze di mentalità, di sensibilità, di modi di fare, di interessi, di 

opinioni ecc. Ma queste differenze in realtà spesso sono delle distanze. Occorre precisare bene i termini, 

altrimenti non possiamo capire questa parola: differenze, perché la prendiamo spiritualizzandola un po’, 

mentre invece è importante che concretamente comprendiamo la questione delle distanze.  

Cito fratel Biemmi: “Se Dio è tra noi, se il Regno di Dio lievita in mezzo a noi, è questo noi che diventa 

profetico dello stile di Dio e del sogno di Dio sul mondo. Siamo chiamati ad essere segno di fraternità 

stando insieme non a partire da ciò che ci unisce e ci rende uguali, ma mostrando che il Vangelo ci permette 

di stare insieme, di sopportarci e persino di apprezzarci a partire dalle nostre distanze”. Mi risuona questa 

espressione: a partire dalle distanze, perché ci ricorda che la profezia sta nel riconoscere che la differenza 

è nel punto distante da cui partiamo per andare verso la comunione e che la comunione non è un 

aggiustamento o un compromesso, ma è davvero riuscire a creare, dalle nostre insopportabili differenze, 



5 

 

dei punti di avvicinamento importanti. Diversamente la comunione diventa come una sorta di rimedio 

spirituale, tra l’altro un po’ evanescente. A noi, invece, è chiesto di fare i conti con le distanze, in un paziente 

cammino di costruzione verso la comunione. 

Rispetto a queste provocazioni, cito ancora una frase di fratel Biemmi: “Siamo profeti del noi di Dio”. In 

tempi di individualismo, di nazionalismo, di pensiero debole e di forte narcisismo, vivere “Separati IN Dio” 

vuol dire saper tener conto dei connotati del mondo. Queste derive, infatti, possono davvero entrare anche 

nelle nostre comunità, in tanti modi e da tante parti. Una madre badessa benedettina una volta mi disse: “Lo 

spirito del mondo entra attraverso le fessure delle finestre del monastero”. Allora forse anche per noi è 

importante vigilare profeticamente per non cercare le uscite di sicurezza. Tante volte anche nei nostri 

ambienti l’individualismo può essere una uscita di sicurezza che va a braccetto un po’ con la rassegnazione 

e talvolta con un senso di insoddisfazione, che poi diventa anche pretesa di voler fare diversamente. E così 

non resistiamo alla responsabilità del noi, dove ciascuno è chiamato a contribuire per la sua parte a 

costruirlo, assumendosi la cura della fraternità affinché sia il luogo della formazione e 

dell’accompagnamento.  

 

Detto questo vorrei ora brevemente restituirvi alcuni punti che ho tratto dalla lettura delle vostre “proposte 

e suggerimenti”, come per darvi la forza di un mandato missionario sinodale. È questo che, anche come 

vescovo, sento di dover mettere nelle vostre mani di consacrate e consacrati della nostra diocesi. 

 

1. L’approccio sinodale che avete sperimentato: vi chiedo di farlo diventare uno stile diffuso e 

permanente nella nostra Chiesa. A tal fine vi do questa indicazione: ogni incontro ecclesiale possa 

sempre iniziare dalla proclamazione della Parola di Dio, seppur breve, seguita da qualche breve 

risonanza. Sarà un primo modo per far passare questo approccio sinodale alla missione. 

 

2. Siete una risorsa formativa importante: vorrei chiedervi di porvi a servizio dell’evangelizzazione e 

di non risparmiare le vostre risorse, tenendo presente che avete ricevuto tanto. Pensate solo a quanti 

corsi di esercizi spirituali ha potuto partecipare nella sua vita ciascuno e ciascuna di voi, mentre ci 

sono tanti laici che non hanno mai avuto questa possibilità. Questo vi impegna a non risparmiarvi 

quando si tratta di annunciare il nome del Signore Gesù. 

 
3. L’intercessione per le vocazioni: continuate ad aiutate i giovani perché preghino per le loro 

vocazioni. Pregare per le vocazioni non vuol dire: “Signore mandaci qualche prete in più, qualche 

suora in più, qualche diacono” o meglio non vuol dire solo questo; pregare per le vocazioni vuol 

dire anche educare i giovani a pregare per poter conoscere la loro vocazione e dire ai genitori che 

preghino per le vocazioni dei loro figli. A volte ci si può scoraggiare e chiedersi: “Quando e da dove 



6 

 

cominciare?”. Io vi suggerisco questo: se ci sono suore maestre dell’asilo, fatelo lì; se ci sono suore 

che fanno catechismo, fatelo lì. Fatelo lì dove siete!  

 

4. Progetti condivisi: mi ha molto colpito quello che dicevate riguardo a possibili progetti da pensare 

insieme, anche in chiave missionaria, per qualche iniziativa sul territorio, nelle Unità Pastorali o 

comunque a livello diocesano. Mi riservo di approfondire di più questa idea, ma credo che unirci 

con le nostre risorse per qualche progetto missionario sul territorio sia una via da percorrere. 

  

5. Maggiore attenzione alle persone più deboli: colgo questa vostra indicazione per dire che oggi la 

prima povertà è spirituale. Abbiamo tanti servizi Caritas di aiuto alla persona, ma io vorrei più che 

altro raccomandarvi le opere di misericordia spirituali: consigliare i dubbiosi, insegnare agli 

ignoranti, cercare di coltivare un po’ il senso di Dio nelle persone con cui venite in contatto. Siate 

per tutti loro manifestazione della tenerezza di Dio. Tempo fa il papa ha detto ai vescovi: “Mi 

raccomando, da parte della Chiesa, non trattiamo mai male nessuna persona”. Sembrerebbe una 

indicazione per andare al di là delle nostre asperità caratteriali, ma è qualcosa di più: la 

responsabilità di prendersi cura e di rispettare la sacralità di ogni persona. Questo ci deve far 

interrogare. 

  

6. Le testimonianze di vita: nei vostri suggerimenti proponete di trovare delle forme, anche in 

collaborazione con la pastorale giovanile, perché persone con 50-60 anni di Vita Consacrata possano 

raccontare e testimoniare la loro esperienza di Dio e di missione. Vi chiedo di poterlo pensare con 

forme un po’ nuove. Ad esempio, nella visita pastorale sto sperimentando che organizzare qualche 

merenda con 5 o 6 ragazzi delle medie in casa di un anziano o di un disabile, che poi racconta un 

po’ la sua esperienza, diventano veramente dei momenti che costruiscono l’identità di fede per 

questi ragazzi.  

 

7. La liturgia: da ultimo avete sottolineato l’importanza della liturgia come momento qualificante la 

vita delle comunità religiose. Purtroppo la liturgia è spesso diventata una tra le tante cose da fare, 

mentre essa è il senso ultimo della nostra chiamata, che è chiamata all’adorazione di Dio, alla 

contemplazione di Dio, all’intercessione per il popolo di Dio, all’essere voce di ogni creatura nella 

Liturgia sacramentale e nella Liturgia delle Ore. Benedico perciò la proposta di pensare a momenti 

di preghiera e di liturgia per chi si riavvicina alla fede, per i ragazzi e le loro famiglie. Oggi 

dobbiamo chiederci: “Chi insegna a pregare ai bambini e ai ragazzi? Come si celebra la Messa? 

Come ci si confessa?”. 



7 

 

Io vi suggerisco di farlo là dove siete, di aprire i vostri momenti di preghiera comunitaria e liturgica 

ai cristiani che sono vicino a voi e diventare così veri maestri e maestre di orazione, dell’arte di 

incontrare il Signore nella preghiera. 

 

 

La testimonianza dell’Assoluto 

 

Per concludere, voglio lasciarvi una citazione di Thomas Merton il quale si interrogava sul significato che 

può ancora avere la vita di un monaco in un mondo in trasformazione. È interessante la lettura che 

l’autore fa della “perenne validità” della testimonianza del Regno come assoluto proprio all’interno di un 

tempo segnato da profonde mutazioni che lasciano la percezione diffusa della precarietà, relatività, 

instabilità delle cose. Nel massimalismo evangelico di chi ha scelto di vivere per Dio emerge qualcosa di 

perennemente giovane, attuale, inedito, come la risposta alle inquietudini moderne.  

Il monaco non deve pensare che in un’epoca caotica come la nostra la sua unica funzione sia 
quella di conservare le antiche abitudini e usanze del suo ordine. Queste infatti sono necessarie e 
valide nella misura in cui sono vitali, portano frutto e ci aiutano a vivere più liberamente e 
consapevolmente nel mistero di Cristo. Il passato deve continuare a vivere, e il monaco è cer-
tamente un custode del passato. Tuttavia, il monastero deve essere qualcosa di più di un museo. Se 
il monaco non fa altro che tenere in vita i monumenti della letteratura, dell'arte e del pensiero che 
altrimenti andrebbero in rovina, non è quello che dovrebbe essere. Decadrà con quanto attorno a 
lui va decadendo. Il monaco infatti non esiste per conservare alcunché, fosse anche la 

contemplazione o la stessa religione. Il suo ruolo non è tanto di tener viva nel mondo la memoria 

di Dio. Dio per vivere e agire nel mondo non dipende da nessuno, nemmeno dai suoi monaci! Il 

ruolo del monaco ai nostri giorni è invece testimoniare che il contatto con Dio mantiene vivi. 

 
Nella nostra epoca, in cui chiunque altro è travolto dalle esigenze di una grande lotta politica e 
culturale, il monaco ha, come sua prima funzione, il compito di essere monaco, di essere un uomo 
di Dio, che è come dire un uomo che vive solo grazie a Dio e per Dio. Solo così il monaco 
conserva ciò che vi è di ricco e vitale nella sua tradizione monastica e cristiana. 
 
Al fine di essere quello che dovrebbe essere, il monaco deve elevarsi al di sopra del livello etico 

comune, che è proprio di un paganesimo umanitario, e vivere la vita “teologica” incentrata su 

Dio, una vita di pura fede, di speranza nella provvidenza di Dio, di carità nello Spirito santo. 

Deve abitare nel “mistero di Cristo”. Deve percepire che Cristo e la sua chiesa sono uno e deve 
radicare tutta la sua esistenza in quest'unica fede e in quest’unica direzione, verso l'unità dell'unica 
chiesa di Cristo. Nell’oscurità della lotta, il monaco deve aggrapparsi, con tutte le forze della 
propria anima, agli insegnamenti della Chiesa, alla sua autorità e al suo potere santificante. Non 
può contare sulla sua visione personale limitata o prendere decisioni cruciali in base al suo 
giudizio personale. Oggi, soprattutto, deve pensare e agire con la Chiesa. 
 
 

 

 


