
SÌ
ALLA VITA CON CRISTO

PER DIRE  BATTESIMO
IL  NOSTRO

RINNOVARE RINNOVARE

DIOCESI DI MANTOVA





SÌ
ALLA VITA CON CRISTO

PER DIRE
 BATTESIMO

IL  NOSTRO
RINNOVARE 



foto: Battistero di Parma



5

INTRODUZIONE

Il battesimo è il Sacramento che evidenzia l’iniziativa divina e la 
gratuità del dono che ci salva

Il battesimo è l’affermazione più luminosa e più assoluta della gra-
tuità del dono di Dio. La vita cristiana è un “dopo” non un “prima”, 
come un fiume viene dopo la sorgente. Prima di tutto c’è un Amore 
preveniente che scende in verticale, che ci precede tutti.
Si potrebbe riformulare cristianamente il cartesiano “cogito, ergo 
sum”: sono pensato dall’amore di un Altro, dunque esisto. La fede e 
la vita cristiana sono solo una risposta a una iniziativa di Dio, effetto 
di una grazia che ci trasforma. Dopo viene la fede come risposta.

Diversi moduli di esperienza di fede
Anzitutto l’esperienza di Paolo: per lui tutto inizia con un fatto deci-
sivo, accaduto sulla via di Damasco, senza alcuna sua preparazione. 
Non è stato buttato a terra solo il suo corpo: tutto in lui si è rovesciato. 
Ha veduto davanti a sé il Cristo, vivente e risorto. Ne è nato un mu-
tamento radicale: da persecutore ad apostolo. Tutto ciò è stato sanzio-
nato dal battesimo amministrato da Anania (At 22, 6-16).
Per gli altri apostoli le cose sono andate diversamente. Essi hanno 
ricevuto da Gesù una formazione lenta e progressiva, scaglionata 
sull’arco di alcuni anni. Ammessi nell’intimità di Cristo, solo lenta-
mente scoprono il mistero della sua persona. La passione li trova an-
cora esitanti e sconcertati. Il battesimo di fuoco lo ricevono alla Pente-
coste, da cui escono veramente trasformati. Tale esperienza presenta 
un altro paradigma, comune alla maggior parte dei convertiti adulti.
Ma c’è un terzo modulo: quello di tutti noi battezzati da bambini. 



6

Esso ha qualcosa in comune e col primo e col secondo paradigma. Ha 
in comune con Paolo il fatto che Cristo entra nella vita con un colpo di 
grazia, senza alcuna preparazione. Ha in comune con gli altri apostoli 
la gradualità nella scoperta del dono. Si differenzia dall’uno e dagli 
altri, perché la “rottura” si situa all’alba stessa della vita umana, ed 
esige di riaffermarla in una conversine progressiva che si estende a 
tutta la vita.

L’arte del battistero: una via verso la verità: qui l’occhio deve ascoltare
“L’opera d’arte, che partecipa della bontà e verità di Dio manifesta al 
cuore dell’uomo la bellezza divina e, come un dardo, lo colpisce e lo 
orienta al bene.” (Paolo VI)
Si potrebbe dire che il patrimonio artistico del battistero di Parma co-
stituisce una sorta di grande “parabola” mediante la quale l’artista 
parla a noi oggi. Viene da pensare a quello che Gesù diceva ai suoi 
discepoli: “A voi i misteri del regno di Dio vengono spiegati, mentre 
a quelli di fuori tutto è annunciato in parabole” (cfr. Mc 4, 10-12). Il 
linguaggio dell’arte è un linguaggio parabolico dotato di una speciale 
apertura universale: la via “della bellezza” è una via capace di guida-
re la mente e il cuore verso l’Eterno, di elevarli fino alle altezze di Dio.
Giovedì 17 qui si fa la catechesi anche con l’arte. Parola e immagine, 
Bibbia e liturgia, pietre e teologia, acqua e Spirito, una fusione mira-
bile in cui si inserisce il battesimo cristiano: un segno materiale, in cui 
si innesta l’azione dello Spirito Santo.
						    

Mons. Egidio Faglioni



7

LA NASCITA NATURALE

cfr. Lettera pastorale del Vescovo Marco Busca “
Generati in Cristo nostra vita” a pag. 12

Il racconto della creazione dell’uomo in Genesi 1

Il progetto di Dio (Gen 1, 26)
Nel versetto 26, in cui viene presentata la creazione dell’uomo si dice: 
“E Dio disse: facciamo l’uomo a nostra immagine, a nostra somiglian-
za, e domini sui pesci del mare i sugli uccelli del cielo, sul bestiame, 
su tutte le bestie selvatiche e sui rettili che strisciano sulla terra”. Ap-
pare il progetto di Dio nel suo stesso progettare. Il racconto è poten-
ziato dal fatto che Dio esprime le sue intenzioni. Leggendo con calma 
il racconto precedente, si vede, ad esempio, che “Dio disse: sia la luce. 
E la luce fu” (versetto 8), ma mai dice Dio quello che intende fare. La 
sottolineatura del versetto 26 indica allora che Dio è particolarmente 
implicato in questo racconto di creazioni: “Facciamo l‘uomo a nostra 
immagine e a nostra somiglianza”.
Cosa significa questo “facciamo” per il narratore di Genesi 1? Gli ese-
geti già da tempo hanno individuato la risposta corretta: Dio parla 
alla sua corte celeste. Si immagina che Dio abbia una corte di esseri 
divini, di “elohim”, come direbbe l’autore del testo: Dio disse agli 
elohim: “Facciamo l’uomo a nostra immagine e a nostra somiglian-
za”. Si capisce qui dov’è lo stupendo progetto di Dio: egli cerca di fare 
“qualcosa” che assomiglia a lui. Naturalmente la concezione ebraica 
della trascendenza di Dio è così alta che l’autore non può dire di-
rettamente: “facciamo l’uomo a immagine di Dio”. Così viene posta 
questa specie di mediazione: “lo facciamo a immagine degli elohim”. 
Tale espressione, in senso letterale, la usa il salmo 8 al versetto 5, che 



8

è il salmo più bello tra quelli che riprendono questa riflessione: “L’hai 
fatto poco meno di un Dio”. In ebraico è molto più chiaro: “L’hai fatto 
poco meno degli elohim”.
Grande attenzione, per una reale comprensione di questo passo, me-
rita anche l’espressione “immagine e somiglianza”. Cosa significa la 
parola “immagine”? Essa indica la “copia concreta”, ad esempio una 
statua o un ritratto; a volte indica anche l’idolo, cioè la statura del Dio 
a cui viene attribuito un certo potere. 
La parola che segue è invece più difficile: “facciamo l’uomo come no-
stra copia concreta, e a nostra somiglianza”. Bisogna cioè che questa 
copia sia veramente simile, abbia una somiglianza reale. Al tempo 
stesso, aggiungendo la parola “somiglianza” si mette anche una di-
stanza: l’uomo è “a nostra immagine, a nostra somiglianza”, dunque 
simile, ma non identico! Entrambi gli aspetti sono correttamente con-
tenuti in questo testo.
Le righe che seguono esprimono con chiarezza che cosa vuole ottene-
re Dio con la creazione di questo essere; dice il testo: “perché domini 
sui pesci del mare, sugli uccelli del cielo, sulle bestie e su tutti i rettili 
che strisciano sulla terra”. Non è tanto il catalogo degli animali ad 
essere importante in questo punto, ma sono il mare, il cielo e la ter-
ra: l’uomo viene posto al centro di tutta quanta la creazione! Mare, 
cielo e terra, contengono tutto ciò che Dio ha creato: Dio crea questa 
immagine simile a lui affinché domini su tutto quanto egli ha creato. 
È un progetto estremamente commovente anche oggi. In qualunque 
momento della storia, l’uomo mediti questa pagina. 
È invitato a pensare questo: l’uomo è la presenza di Dio in tutte le 
parti del mondo, in tutte le parti dell’universo; infatti l’universo è ve-
ramente affidato all’uomo, nel bene e nel male.
Fino a questo versetto 26, la scrittura ha descritto semplicemente il pro-
getto di Dio: “Facciamo l’uomo” (in ebraico: “Adam”). Con “Adam” 
si intende l’umanità interamente considerata; forse si potrebbe anche 
tradurre: “facciamo l’umanità” oppure “facciamo gli uomini”. È un 



9

temine che indica l’umanità nel suo insieme e nel quale non è ancora 
presente la distinzione tra uomo e donna.

La notizia dell’avvenuta creazione (Gen. 1, 27)
Il versetto 27 racconta l’avvenimento della creazione e il testo passa in 
questo momento solenne a poesia: Dio creò l’uomo a sua immagine, a 
immagine di Dio lo creò; maschio e femmina li creò.
È una frase molto solenne. I primi due stichi ripetono due volte l’idea 
di creazione in generale, con insistenza sulla creazione “a immagine”. 
La traduzione letterale è: e creò Dio l’uomo a sua immagine, a imma-
gine di Dio lo creò.
La frase immediatamente successiva (cioè il terzo stico) svela il rap-
porto tra uomo e donna, mostrando che l’uomo è creato come uomo 
e come donna, come maschio e come femmina. Non esiste l’essere 
umano “in un unico soggetto”! Infatti la frase precisa subito “maschio 
e femmina li creò”. La meditazione credente e anche la riflessione sto-
rica colgono bene l’intenzione di questo testo: la diversità sessuale è 
voluta dal Creatore, non è quindi uno stato imperfetto.
Nella concezione biblica la sessualità viene dalle mani stesse di Dio: 
è Dio che ha creato l’uomo come coppia. È per volontà di Dio che 
l’uomo non è creato solo, ma nella relazione costitutiva con l’altro 
sesso. È ciò che dice questo testo: “a immagine di Dio lo creò, ma-
schio e femmina li creò”! In questo gioco tra il “lo” e il “li”, spesso 
sottolineato dai commentatori, abbiamo esattamente questo aspetto. 
La pienezza del concetto di uomo si ha soltanto nel maschio e nella 
femmina insieme. Solo nel maschio e nella femmina insieme abbia-
mo la pienezza di uomo così come Dio ha voluto crearlo. Con questa 
frase semplice, crolla alle nostre spalle tutto un mondo di mito, tutto 
un mondo di cinismo (l’uomo contro la donna oppure viceversa), di 
ascetismo, di divinizzazione della sessualità e di angoscia sessuale. È 
una frase, questa, che andrebbe meditata a lungo.



10

Nella visione di Genesi 1 la sessualità appare come qualcosa di chiaro, 
di splendente, di solare, non qualcosa da fronteggiare con un asceti-
smo spropositato, né qualcosa di fronte al quale ci si debba inchinare.

La benedizione divina (Gen. 1, 28)
Alla creazione fa seguito la benedizione divina: Dio li benedisse e dis-
se loro: “Siate fecondi, moltiplicatevi, riempite la terra, soggiogatela 
e dominate sui pesci del mare, sugli uccelli del cielo e su ogni essere 
vivente che strisci sulla terra” (versetto 28).
La benedizione mostra che anche la forza di procreare viene, all’uomo 
e alla donna, da Dio. Notiamo che è molto bello che questo elemento 
sia per così dire, autonomo e staccato: la forza, la potenza di avere 
figli viene separata. L’avere figli non è ciò che ci rende immagine di 
Dio, ma è un dono aggiuntivo. Viene da Dio sia la nostra origine (in 
quanto è lui che ci ha creati), ma pure il nostro futuro (che sono i 
nostri figli): anche il futuro avviene per benedizione di Dio. Da Dio 
vengono sia l’origine dell’uomo che il suo futuro. La forza della pro-
creazione quindi è staccata dalla somiglianza con Dio e perciò non è 
essa che costituisce “l’essere immagine di Dio”.

L’uomo padrone dell’universo (Gen. 1, 29-30)
Nell’ultimo punto di questo racconto, all’uomo viene affidato l’uni-
verso: “poi Dio disse: ecco io vi dò ogni erba verde che produce seme 
e che è sulla terra e ogni albero fruttifero che produce seme: saranno 
il vostro cibo” (versetto 29). Vegetariani! Gli animali non sono dati da 
mangiare.
Continua: “A tutte le bestie selvatiche e tutti gli uccelli del cielo e tutti 
gli esseri che strisciano sulla terra e nei quali vi è alito di vita io dò 
in cibo ogni erba verde (versetto 30). Siamo alla fine del sesto giorno: 
agli animali è destinata l’erba, agli uomini anche i frutti delle piante. 



11

È un testo molto significativo in quanto – per nutrirsi – non c’è spar-
gimento di sangue. Il potere dell’uomo sul creato è grande: l’uomo è 
il rappresentante di Dio, è l’immagine di Dio nell’universo; ma pur 
essendo l’immagine di Dio non è “arbitro” assoluto. Lo spargimento 
di sangue non è previsto. 
Solo dopo il diluvio i figli di Noè mangeranno anche gli animali (Gen. 
9, 1-4).

Sintesi
Portiamo una traccia di necessaria comunione: nessuno piò chiudersi, 
né può essere immagine di Dio da solo!



12

Il racconto della creazione in Genesi 2
	
Il secondo racconto (Gen 2, 4b-25) è più plastico ed antico, quindi – 
per alcuni versi – più ingenuo. In esso si parla ancora una volta della 
creazione dell’uomo e della donna, ma l’attenzione si concentra sulla 
seguente idea: la donna come aiuto che sta di fronte all’uomo.

La creazione della coppia (Gen 2,7 e 18-22)
Con la polvere della terra Dio fece un essere, poi alitò nelle narici di 
questo essere un alito, un soffio vivo e questo Adam divenne un esse-
re vivente: è l’uomo fatto di terra. Polvere e alito di Dio: è un’antropo-
logia stupenda, un’intuizione forte di che cosa è l’uomo!
Quando Dio fa questo uomo, costruisce un giardino in Eden irriga-
to con quattro fiumi. L’uomo non può stare in una terra che è solo 
polvere. Dio nota però la solitudine di quest’uomo: “Non è bene che 
l’uomo sia solo”. Questo Adam non può stare da solo, in quanto la 
premura paterna di Dio vuole che egli dialoghi e relazioni.
È su questo sfondo che avviene la creazione degli animali.
Un aiuto che gli stia di fronte, un aiuto che lo fronteggi, un aiuto che 
sia al suo livello. La traduzione “un aiuto che gli sia simile” può dare 
origine a qualche spiacevole equivoco. Qualcuno potrebbe infatti sen-
tire “simile” nel senso di non uguale, un po’ più piccolo. Il senso del 
testo è questo: “gli voglio fare un aiuto che lo fronteggi, un aiuto che 
gli stia di fronte con la sua autonomia, un aiuto che gli sia veramente 
pari e del tutto degno di lui”.
Con la creazione degli animali (Gen 2, 18-20) che Dio porta ad Adamo 
pensando di esaudirlo, non si trovò un aiuto che fosse di fronte ad 
Adamo (cfr. versetto 20). È un racconto bellissimo pieno di ironia. Dio 
vuol creare un aiuto che sia simile all’uomo, ma fra questi animali, 
benché creati apposta, non si trova quello per cui Dio li aveva creati.
“Allora il Signore Dio fece scendere un torpore sull’uomo che si ad-



13

dormentò; gli tolse una delle costole e rinchiuse la carne al suo posto. 
Il Signore plasmò con la costola che aveva tolta all’uomo, una donna 
e la condusse all’uomo (versetti 21, 22). È il secondo racconto della 
creazione. Questo sonno è un elemento molto importante del raccon-
to: esso significa che l’uomo non è padrone di quello che sta per suc-
cedergli. L’uomo può avere accesso a questo evento, ma unicamente 
“come in sogno”, senza prendere in mano, afferrare e manipolare la 
cosa.

La creazione dell’uomo alla vista della donna creata per lui (Gen 2,23)
Le parole che esplodono dal cuore dell’uomo quando finalmente 
vede, svegliandosi, il dono di Dio, sono decisive nel racconto: “Que-
sta volta essa è carne della mia carne e ossa delle mie ossa” (versetto 
23). Questo grido sottolinea il contrasto con l’insuccesso del lavoro 
di Dio con la polvere, grazie alla quale egli aveva fatto gli animali; la 
donna è uguale all’uomo, la donna è l’uomo stesso perché è stata fatta 
con la sua carne. 
La provenienza non è dipendenza! L’episodio della costola è proprio 
il punto in cui fondare la grandezza della donna rispetto all’uomo. 
Non da nuova polvere, ma solo dall’uomo stesso può venire qualcosa 
che gli sia simile. È da questo punto in avanti che ci sono Adamo ed 
Eva, uno di fronte all’altra. Finalmente “un aiuto che gli è simile”, 
finalmente un aiuto che lo “fronteggia” con tutte le possibilità che 
questo termine indica anche nella nostra lingua. Un essere capace di 
“reggerlo” e di “tenergli testa”.

L’amore fra l’uomo e la donna (Gen 2,24)
La domanda soggiacente qui è chiara: da dove viene l’amore tra l’uo-
mo e la donna? La Bibbia lo sa bene: l’amore è l’unica forza forte come 
la morte (cfr. Cantico 8,6). Il versetto 24 di Genesi 2 interpreta quello 



14

che è accaduto nella creazione: “Per questo l’uomo abbandonerà suo 
padre e sua madre e si unirà a sua moglie e i due saranno una sola 
carne”. Questo amore forte come la morte viene da Dio ed è più forte 
del vincolo che lega i figli ai genitori.
L’uomo deve “lasciare” il padre e la madre, non può non lasciare il 
padre e la madre, non può non unirsi alla sua donna, i due saranno 
una carna sola.

Mons. Egidio Faglioni



15

IL BATTESIMO: 
Grazia e logica di vita secondo la fede in Gesù Cristo

L’invito alla riscoperta della fondamentale dimensione battesimale 
della fede cristiana è particolarmente pertinente per noi. Tale urgen-
za, domanda di essere adempiuta sotto molteplici aspetti, da quel-
lo dell’approfondimento teologico, a quello liturgico-celebrativo, a 
quello pastorale.

Un orizzonte di fondo: fede-battesimo-comunità cristiana.
Delineiamo brevemente il nesso fede-battesimo-comunità cristiana.
a) Il Nuovo Testamento, in modo particolare l’epistolario paolino, co-

nosce un duplice nesso tra fede e battesimo: da un lato la fede su-
scitata dalla Parola di Dio conduce al battesimo che ne costituisce 
il sigillo (cfr. At 2,37-41; Gal 3.26-27; Ef 1,13-14; Mc 16,16; Mt 28,19), 
dall’altro, quanto nel battesimo è stato celebrato tiene desta la fede 
e offre orientamento alla vita secondo la fede (cfr. Rm6,1-14; 1Cor 
6,11, 1Pt 3,21…). Il battesimo dunque non conclude soltanto il cam-
mino verso la fede, ma è anche sorgente che continua ad ispirare 
la vita dei credenti in Gesù Signore. I discepoli del Signore vivono 
approfondendo e realizzando quanto il battesimo ha dischiuso.

b) Il battesimo come azione e parola, e la celebrazione battesimale, 
traccia un percorso, esprime una figura precisa della fede (sacra-
mento della fede, nel duplice senso che è comprensibile solo nella 
fede e dà vita, corpo alla fede) e della vita cristiana, le fornisce il 
“codice genetico”, è “nuova nascita” (Gv 3,5). Evidenzia e concre-
tizza nel sacramento di salvezza che è la Chiesa una solidarietà 
che ci raggiunge, quella del Signore qualificato dalla sua pasqua, e 
ci coinvolge in una storia di solidarietà, quella della comunità cri-



16

stiana impegnata nella tradizione-comunicazione del Vangelo. Ve-
niamo liberati dal peccato, riconciliati con Dio, fatti creature nuove 
nella fraternità ecclesiale. Questo patrimonio genetico che viene 
comunicato libera dalla genericità della fede (cfr. il rito del conferi-
mento del nome), dà un volto preciso, il volto filiale, e ne propone 
una logica di sviluppo sanzionata proprio dal cuore dell’azione 
battesimale, il rito del rinuncio-credo, dell’immersione-emersione.

c)  Nell’azione battesimale, nel cammino che ad essa conduce e da essa 
parte, non è coinvolto soltanto chi riceve il battesimo, ma l’intera 
comunità cristiana. Non soltanto perché accoglie nuovi membri e 
si impegna ad aprire loro l’intera ricchezza della fede, ma perché 
in tutto ciò che è implicato nel processo battesimale è sollecitata a 
scoprire un tratto di fondo del suo volto, del suo modo di essere 
e di presentarsi al mondo. Nell’antichità cristiana la Chiesa venne 
qualificata come “vergine madre” perché nel battesimo, in forza 
del dono della fedeltà al suo Signore, genera figli a Dio.

Se muovendo da questi tre elementi di fondo andiamo verso il vissuto 
ecclesiale e il “da vivere” sollecitato dal battesimo, si presentano alla 
nostra attenzione tre grandi traiettorie, concernenti precisamente la 
figura della vita cristiana, il volto della Chiesa, il suo servizio al mon-
do.

Il battesimo come codice genetico che configura una logica di vita
In quanto sigillo della fede, il battesimo chiede alla vita cristiana di 
svilupparsi come memoria di ciò che in esso è stato definitivamente 
offerto. Si tratta di una memoria oggettiva, ossia della consapevolez-
za del dono di Dio che ci ha raggiunto e che non viene più ritirato, 
delle sue modalità di funzionamento entro la nostra vita, della sua ec-
cedenza non esauribile. Tale memoria dell’evento battesimale confi-
gura un progetto di vita che si muove su tre percorsi tra loro coerenti:
a)  La conversione. Bisogna riconoscere che su questa parola così cen-



17

trale nell’esperienza cristiana grava un’ipotesi negativa. Conver-
sione è spesso sinonimo di rinuncia e mortificazione, di un “non 
permesso”, di limiti posti agli spazi della vita, di “non poter fare”. 
Ora la conversione evangelica, che il battesimo ratifica non soltan-
to come cammino percorso, ma come attitudine costante del bat-
tezzato, è anzitutto “Kairòs” (cfr. mc 1,15 par; Lc 13,1-9), opportu-
nità su cui concentrare l’attenzione. La conversione è destata dalla 
sorpresa che è Gesù Signore, dal suo essere “uomo nuovo”, capace 
di innovare radicalmente la libertà dell’uomo. E il suo essere ad un 
tempo “come ogni uomo”, senza privilegi, senza corsie preferen-
ziali, e così unico per la sua passione per ogni uomo, per il pove-
ro, per lo svantaggiato tenuto in svantaggio, per la sua capacità di 
restituire speranza e di contestarne ogni negazione, che provoca a 
conversione. È il suo essere il più umano degli uomini, a motivo 
del suo essere figlio di Dio, l’occasione della nostra vita, non pro-
dotta da noi, ma offerta a noi. È il poter riconoscere in Lui, nella 
sua pasqua, l’affacciarsi verace e definitivo di Dio, la ricchezza ul-
tima della conversione che rende cristiani. In Gesù Figlio di Dio 
veniamo distolti dalle presunte tristi alternative di dover scegliere 
tra un Dio senza volto, destino casuale, o un Dio potente al quale 
occorre piegarsi, oppure vivere in un mondo senza Dio. Questo è 
talora il tragico malinteso dell’uomo nella storia, ma non siamo in 
questa condizione. Nel suo modo di vivere e di morire, nella sua 
resurrezione, Gesù è in grado di mostrare che Dio, il suo Padre, è 
la più grande risorsa dell’uomo. La memoria del battesimo è me-
moria di una libertà liberata dal male e restituita alla sua nobiltà, 
il cui contenuto è la vita filiale. Non è vero che la libertà dell’uomo 
sta nel potersi attestare nel facoltativo e nel provvisorio, e non è 
vero che ogni obbligo è, inevitabilmente, imposizione dall’ester-
no; c’è un obbligo che scatta da dentro di noi, davanti a ciò che 
si propone come la realtà più preziosa di ogni altra. Un impegno 
definitivo per questo appare come l’atto coraggioso e adulto della 



18

libertà. La conversione cristiana restituisce tutta la dignità al deci-
dere come atto proprio della persona. In forza della conversione 
come opportunità unica che ha la sua sorgente e il suo contenuto 
nella rivelazione di Gesù Cristo, il battesimo lega l’esistenza cri-
stiana alla Parola (è l’esigenza della catechesi), e la mantiene aperta 
alla riconciliazione: porta con sé l’esigenza di rimanere nell’ascolto 
e regolati da esso.

b)  La condivisione. Il battesimo inserisce nel corpo ecclesiale e deter-
mina una trama di relazioni che si qualificano come comunione. È 
l’apertura del battesimo verso la commensalità eucaristica. Certo, 
specificamente la vita di comunione è frutto dell’eucarestia. Ma il 
battesimo, come porta d’ingresso, ne richiama incessantemente le 
condizioni e la dinamica. Chiede la vigilanza sui modelli fuorvian-
ti di aggregazione, quali ad esempio quelli che si perseguono tra-
mite dominio che impone, o per gregariato o passività che esonera 
dalla propria responsabilità. La memoria del battesimo denuncia 
questi modelli come non coerenti con la novità e la sequela di Gesù 
Signore: “Non così dovrà essere tra voi!” (Mt 20,26). Val la pena 
aggiungere subito però che il battesimo non richiama solo le con-
dizioni per la vita di condivisione, ne dice già anche la ragione. Si 
tratta della sovrabbondanza di Gesù e del suo Spirito. La ricchezza 
di vita a cui il battesimo introduce è quella dell’umanità fraterna 
e filiale del Signore, nessuno può pretendere di esaurirla, di met-
terla a frutto totalmente nella propria vita. Soltanto insieme si può 
attuare la risposta.

c)  Il servizio. La “diakonia” è la libertà tipica della libertà filiale. Chi 
afferra l’opportunità offerta da Gesù Signore e si converte a Lui 
entrando nella trama delle relazioni ecclesiali, viene reso capace 
di un agire espressivo della libertà filiale. Si tratta della libertà di 
rendere disponibile agli altri il bene che la propria vita ha potuto 
riconoscere e maturare. Il battesimo è appello a fare in modo che 
non rimanga nascosto a nessuno ciò che da parte di Dio è per tutti. 



19

Il dono di Dio, gratuito e senza discriminazioni, è tale che se viene 
nascosto agli altri, diventa nascosto anche a noi stessi. La voca-
zione battesimale rivela la ricchezza della vocazione propria della 
persona umana.

Il volto battesimale della comunità cristiana.
La celebrazione del battesimo inizia con un rito di accoglienza. Que-
sto rito, rivela un tratto fondamentale del volto della Chiesa che l’an-
tica tradizione ha qualificato come “materno”: nel battesimo la Chiesa 
esprime e realizza la sua maternità. Ciò concerne l’intera comunità 
cristiana, come capacità di preoccupazione per l’uomo, di accoglien-
za, di pedagogia nella fede. Si tratta di saper riconoscere il gemito 
dello Spirito dentro il cammino, talora tortuoso delle persone, di li-
berare la domanda di parola di Dio, di introdurre alla vita cristiana 
coloro che lo Spirito Santo le concede di generare come figli di Dio. 
Certo è Dio che introduce nel suo disegno di salvezza, rendendolo 
riconoscibile nei segni sacramentali della Chiesa. In quanto vi è del 
tutto coinvolta la Chiesa che è sollecitata a essere visibilizzazione del-
la accoglienza di Dio. Nel battesimo dunque la comunità cristiana è 
chiamata all’ascolto degli uomini, delle loro domande; ciò la conduce 
ad approntare i cammini della loro purificazione fino a che la libertà 
riconosce la sua dignità nel dono della libertà filiale. Emerge qui una 
Chiesa capace di fare spazio ad ogni cultura, di non trattenere il dono 
di Dio entro i confini di ciò a cui già si è acclimatata. Una Chiesa che 
sa prendersi cura delle condizioni della libertà dell’uomo. Una Chiesa 
che si propone come spazio d’incontro tra la gratuità di Dio e la liber-
tà dell’uomo.
È in questo contesto che va posta la difficile questione dei criteri di 
ammissibilità al battesimo. La domanda: “sono ben preparati?” (che 
nella gran parte dei casi nella nostra prassi concerne ancora i genitori 
o l’ambiente familiare), non è l’unica domanda. Occorre aggiunge-



20

re: “siamo noi (comunità cristiana), ben preparati?”. E ancora: “che 
cosa impedisce di ammettere costoro al battesimo?”. La restituzione 
per il catecumenato per il battesimo degli adulti (OICA-RICA) e la 
flessibilità dell’attuale normativa per il battesimo dei bambini rece-
pisce questa attenzione: “senza la fondata speranza di educazione 
cristiana, il battesimo venga differito” (CDC can. 868,2). È chiaro che 
il differimento non significa rinuncia, ma la laboriosa pazienza peda-
gogica che elabora le condizioni idonee alla vita nella fede (CDC can. 
861,1-2).
Il battesimo sollecita dunque la capacità di incontro della comunità 
cristiana, la sua apertura missionaria nello spazio umano che abita 
e oltre, secondo i doni di annuncio e di formazione alla fede che il 
Signore suscita in essa. Lungi dall’essere un rito privato o di fami-
glia, la celebrazione battesimale concerne l’intera comunità cristiana, 
non episodicamente, ma secondo uno dei suoi tratti costitutivi e per-
manenti nella pastorale battesimale, la Chiesa apprende le vie mai 
ripetitive, della grazia del nascere e all’esistenza filiale e fraterna. Da 
questa grazia essa viene risvegliata alle sue attitudini materne, viene 
modificata nelle sue attenzioni, nei suoi ritmi, nella sua disponibilità 
alla Parola e allo Spirito.

Una Chiesa che battezza propone la vita come vocazione.
Tutto ciò che la Chiesa esprime nell’azione battesimale, porta con sé 
anche una comprensione del valore dell’esistenza umana, di ogni 
persona. L’atto battesimale, nella sua irripetibilità, sottolinea come 
ogni uomo è destinatario di un consenso che non viene più ritirato. 
Accogliendo e accompagnando tutti e ciascuno nel cammino battesi-
male, la Chiesa mette in risalto che ogni uomo ha un volto, nessuno 
è generico, anonimo, uno della serie innumerabile delle generazioni 
umane. Ciascuno è irripetibile e irrinunciabile. Ciascuno porta con sé 
una sua vocazione. Ciascuno ha un nome unico, irripetibile, non pri-



21

mariamente per qualche sua peculiare qualità, ma per la sua libertà, 
la sua capacità di responsabilità, caricata di un contenuto non pro-
grammabile secondo criteri puramente razionali agli assetti economi-
co-sociali-culturali esistenti, ma che viene messo allo scoperto nell’in-
contro con Cristo, nel suo appello alla condivisione e al servizio. Un 
tale recupero può diventare oggi annuncio e contributo significativo 
per una cultura della vita e della persona.
Noi viviamo storicamente un momento assai ricco e delicato anche 
sotto questo profilo. Da un lato, le possibilità offerte alla persona ven-
gono notevolmente ampliate.
Una Chiesa che nel battesimo pronuncia il nome proprio di ciascuno 
davanti a Dio, ha per questo, una parola importante da dire al mondo. 
Non conta soltanto la versatilità del fare, ma la trama delle relazioni 
che si instaurano, il “chi” si è e il “chi” si diventa; da quale valore la 
propria libertà viene promossa e compiuta. L’esperienza battesimale 
proclama che ciascuno ha nome e vocazione, senza possibilità di so-
stituzione. Ogni persona ha rilevanza come tale, per la irripetibilità 
della sua libertà, di ciò che essa può rendere disponibile, per la sua 
modalità di essere umana. Ciascuno è chiamato ad essere una edizio-
ne non duplicabile dell’essere umano, e a non essere manipolabile 
per l’intero arco della sua esistenza. Nella cura per ciascuno si gioca 
la veracità della cura per l’umanità di tutti. Dovremo apprendere a 
battezzare in modo che la celebrazione e la pastorale battesimale lanci 
questo messaggio, questa buona notizia per l’uomo “tecnico”. Non 
esiste solo ciò che è variabile, che ha utilità e prezzo; esiste anche ciò 
che non ha prezzo, che non è comparabile, perché unico, non sostitu-
ibile: il volto di ogni persona.
Ciò conduce ad elaborare un nuovo sguardo sulla storia, a mettere a 
fuoco un nuovo criterio per misurare la riuscita della vita dell’uomo. 
Il fascino del “riuscire a…”, dell’autoaffermazione tecnica per sé stes-
sa, mostra tutta la sua irrimediabile mediocrità di fronte allo scarto 
umano che rischia di produrre,  invece della libertà della condivisio-



22

ne e del servizio capace di riconoscere responsabilmente lo spazio di 
ciascuno e di tutti. Nulla dà la misura della riuscita dell’uomo come 
la libertà di prendersi cura del fiorire dall’altrui libertà, nella sua con-
dizione storica, senza sopraffazioni e senza sprechi. Non le vittorie 
e le sconfitte come tali fanno la storia, ma la reciproca responsabile 
disponibilità, che mai si nega e mai si lascia espropriare, che si offre 
e resiste. Annunciando attraverso l’esperienza battesimale tutto que-
sto come la grande opportunità offerta da Cristo Signore, la Chiesa 
rende anche onore all’uomo, servendolo nella sua verità, ne pronun-
cia il nome così come è uscito ed è custodito nel cuore di Dio, il Pa-
dre di Gesù Cristo, suo Figlio e nostro fratello. Essa sa che dall’uomo 
competitivo, esasperato o depresso, può nascere per grazia l’uomo 
responsabile e grato, l’uomo responsabile per gratitudine. Allora la 
vocazione battesimale della Chiesa è adempiuta e all’uomo è giunta 
la buona notizia della nascita dall’alto, dall’acqua e dallo Spirito.

Mons. Egidio Faglioni
     
     



23

IL BATTESIMO, 
Codice genetico che configura una logica di vita

La Chiesa, che ha il compito di educare a un itinerario di carità e di 
fede, deve tendere a soluzioni che sappiano ricollegare il servizio a 
chi è in difficoltà con il cuore, la vita quotidiana, la maturazione della 
comunità.
Mi limiterò a indicare brevemente alcune tappe dell’itinerario cristia-
no che il Nuovo Testamento, sin dall’inizio, ha intuito e formulato in 
varie maniere.
La prima tappa è l’opzione battesimale per Dio in Gesù Cristo: questa 
opzione è espressa, in maniera pregnante, dalla parola del centurio-
ne, in Marco 15, 39, di fronte alla morte di Gesù in croce: “Allora il 
centurione che gli stava di fronte, vistolo spirare in quel modo, disse: 
Veramente quest’uomo era figlio di Dio”!
Il centurione presentato da Marco, in questo momento cruciale di tutto 
il cammino di Gesù, è come l’immagine di colui che, di fronte alla cro-
ce, vedendolo morire, ha compiuto il salto dalla religiosità utilitaristica 
pagana, che metteva Dio a servizio del proprio successo e della pro-
pria riuscita nella vita, a una religiosità di dedizione, alla scoperta del 
Dio di Gesù Cristo. Apparentemente Dio abbandona Gesù sulla croce, 
non gli procura la via del successo su questo mondo, e ciò nonostante 
Gesù si rivela pieno di amore, di fiducia, di dedizione esemplare.
L’opzione per il Dio di Gesù Cristo è anche un ricentramento del-
la personalità che passa dalla concezione del Dio utile a me, al mio 
cammino nella vita, a un atteggiamento battesimale nel quale metto 
a disposizione del Dio di Gesù Cristo la mia vita e la mia morte, con 
fiducia totale, e così facendo, partecipo agli atteggiamenti di disponi-
bilità, di abbandono, di dono della vita che sono propri di Gesù figlio 
di Dio.



24

Ecco l’opzione battesimale, sulla quale tutto il resto deve radicarsi per 
una corretta visione caritativa della comunità cristiana. Certamente 
possono esistere ed esistono, moltissime azioni caritative di servizio 
che non si richiamano esplicitamente all’atteggiamento battesimale 
sopra indicato; ma quando consideriamo la globalità delle difficol-
tà che la comunità cristiana oggi deve attraversare per un servizio 
corretto e autentico al fratello, ci chiediamo come potrà dare risposte 
originali e congeniali alle situazioni, se non si lascerà ricondurre alle 
radici battesimali.
Che la risurrezione sia la chiave di volta dell’intera struttura cristiana 
lo si capisce soprattutto dalla celebrazione dei sacramenti dell’inizia-
zione cristiana. Tutto nella Chiesa si comprende solo in rapporto a 
questo Mistero centrale.

Il Battesimo è il sacramento che evidenzia l’iniziativa divina e la 
gratuità del dono che ci salva.
Il battesimo è l’affermazione più luminosa e più assoluta della gra-
tuità del dono di Dio. La vita cristiana è un “dopo” non un “prima”, 
come un fiume che viene dopo la sorgente. Prima di tutto c’è un Amo-
re preveniente che scende in verticale e ci precede tutti.
Si potrebbe riformulare cristianamente il cartesiano “cogito, ergo 
sum”: sono pensato dall’amore di un Altro, dunque esisto. La fede e 
la vita cristiana sono solo una risposta a una iniziativa di Dio, effetto 
di una grazia che ci trasforma. Dopo viene la fede come risposta.
Azione di Dio e risposta dell’uomo
In altri termini: non è l’uomo che prende l’iniziativa di convertirsi. È 
Dio che chiama. È Dio che converte. Soltanto dopo avviene la risposta 
umana. Questo ci aiuta a vedere nella celebrazione del sacramento tre 
elementi riuniti in armonioso equilibrio.
Incontro fra Dio e l’uomo. 
Se tutta la vita è un intreccio di incontri, solo l’incontro con Lui riveste 



25

importanza decisiva. Superando un ritualismo che vede il sacramen-
to come una “cosa da fare”, bisogna, andare alla celebrazione come a 
un “appuntamento salvifico”: lì c’è qualcuno da incontrare.
Manifestazione dell’azione preveniente di Dio che trasforma, l’uomo. 
Ciò risponde a una legge fondamentale della “economia” di salvezza: 
è sempre Dio che incomincia.
Luogo privilegiato della risposta dell’uomo. 
La professione di fede è risposta all’appello di Dio. Si evidenzia così 
la “struttura dialogica” del rapporto tra Dio e l’uomo.

Diversi moduli di esperienza di fede
Nel battesimo dei bambini la gratuità del dono si rileva allo stato 
puro: ma come parlare di risposta dell’uomo? Infatti al gesto di Dio 
che ci previene, deve rispondere il gesto dell’uomo che si incammina 
in piena libertà. La risposta che “i moduli” con cui Dio interviene nel-
la vita dell’uomo sono assai vari. Evochiamo qualche esempio. 
Anzitutto l’esperienza di Paolo: per lui tutto inizia con un fatto deci-
sivo, accaduto sulla via di Damasco senza alcuna sua preparazione. 
Non è stato buttato a terra solo il suo corpo: tutto in lui si è rovesciato. 
Ha veduto davanti a sé il Cristo vivente e risorto. Ne è nato un muta-
mente radicale: da persecutore ad apostolo. Tutto ciò è stato sanziona-
to dal battesimo amministrato da Anania (At 22, 6-16).
Per gli altri apostoli le cose sono andate diversamente. Essi hanno 
ricevuto da Gesù una formazione lenta e progressiva, scaglionata 
sull’arco di alcuni anni. Ammessi nell’intimità di Cristo, solo lenta-
mente scoprono il mistero della sua persona. La passione li trova an-
cora esitanti e sconcertati. Il battesimo di fuoco lo ricevono alla Pente-
coste, da cui escono veramente trasformati. Tale esperienza presenta 
un altro paradigma, comune alla maggior parte dei convertiti adulti.
Ma c’è un terzo modulo: quello di tutti noi battezzati da bambini. 
Esso ha qualcosa in comune  con il primo e con il secondo paradigma: 



26

con Paolo il fatto che Cristo entra nella vita con un colpo di grazia, 
senza alcuna preparazione, con gli altri apostoli la gradualità nella 
scoperta del dono. Si differenzia dall’uno e dagli altri, perché la “rot-
tura” si situa all’alba stessa della vita umana, ed esige di riaffermarla 
in una conversione progressiva.
“Esige” ho detto. Entra qui in gioco il tema degli impegni battesimali 
classico già presso i Padri che lo chiamano contratto. Ma come può 
un bambino appena nato assumere impegni – e impegni così formi-
dabili – e fare di Cristo il senso della vita e modellare l’esistenza sul 
suo Vangelo?
La difficoltà è soltanto apparente, il battesimo non è un atto giuridico 
legato a una promessa, a un atto di volontà. È una situazione di fatto. 
Più che comportare degli impegni, è un impegno. Introduce in una 
vita divina, quella del risorto, il cui dinamismo ci trascina, ancora una 
volta è illuminante il parallelo con la nascita fisica. Il più lo decide la 
nascita. Chi è nato è impegnato a vivere e non può ragionevolmente 
accusare Dio o sua madre di averlo messo al mondo. Né può dire che 
è stata violata la sua volontà. Così avviene qui, sul piano soprannatu-
rale: è rinascita la vita divina. È un dono incomparabile e non si può 
perciò considerare una violazione della libertà. Ciò che arricchisce e 
innalza non è mai attentato alla dignità. Si pensi a ciò che fanno i ge-
nitori per preparare ai figli, ancora ignari, condizioni migliori di vita.
C’è però evidentemente una differenza tra la nascita naturale e la 
rinascita soprannaturale. Nella prima le facoltà e le propensioni si 
sviluppano per un meccanismo psico-biologico spontaneo, nella 
seconda entra in gioco il principio della libertà che ratifica il dono. 
Ciascuno accoglie le decisioni di Dio nella propria vita e si sforza di 
conformarvela.
Il battesimo esprime una figura precisa della fede (è “sacramento del-
la fede”) e della vita cristiana, ne fornisce il codice genetico (è “nuo-
va nascita”). Evidenzia e concretizza una solidarietà che ci raggiunge 
(quella del Signore qualificato dalla Pasqua) e coinvolge in una storia 



27

di solidarietà (quella della tradizione vissuta del Vangelo).
Questo patrimonio genetico che viene comunicato (rito del nome), 
libera dalla genericità, dà un volto preciso, il volto filiale, ne propone 
una logica di sviluppo (rinuncio – credo).

Il battesimo, codice genetico che configura una logica di vita
Attraverso tale logica il codice genetico si configura come progetto di 
vita che si muove su tre traiettorie: 
- la conversione (da riscattare da riduzioni moralistiche) come possibi-

lità di apertura mai esaurita,
- la condivisione come soluzione innovativa e creativa della nostra con-

dizione strutturale come essere tra gli altri,
- il servizio (ministerialità), come valorizzazione del patrimonio spe-

cificatamente umano che è la capacità di parola (profezia), di auto 
disponibilità (sacerdozio), di progettualità (regalità).

Orizzonte interpretativo della vita e della storia diventa la libertà 
dell’agape (apertura eucaristica della logica battesimale).

La conclusione non può essere che una: comunicare la vita del Risor-
to. Vogliamo sentire come l’ha espressa un poeta, in un “Inno di gloria 
a Cristo”?

Tu sei passato come una fiamma nella notte;
le scintille del tuo nome

brillano come occhi nel nostro cuore.
La tua Parola si diffonde in tutto il mondo;

noi continuiamo a vivere in te, siamo rivestiti di te.
Tu sei passato come una traccia sull’acqua.

Troppo lontano sei andato, Tu che sei tanto uomo.
Tu sei per sempre uomo, e ti sei nascosto in Dio.

Nessun silenzio può esprimerti,



28

impensabile è la tua morte.
Tu sei passato come un volto noto e insieme straniero,

una parte del nostro stesso essere,
uno sprazzo di luce, un amico.
La tua luce è nel mio sangue,

il mio corpo è come il tuo giorno.
Io spero di incontrarti

In tutti i giorni della mia vita.

(H. OOSTERHUIS, È passato quaggiù, Assisi 1970, pag. 204)

Mons. Egidio Faglioni



29

PELLEGRINI AL BATTISTERO DI PARMA 
Per dire di sì al Battesimo

Appunti di spiritualità del pellegrino

“Il Signore marciava alla loro testa di giorno con una colonna di nube, 
per guidarli sulla via da percorrere, e di notte con una colonna di 
fuoco per far loro luce, così che potessero viaggiare giorno e notte” 
(Es 13,21).
Sono tante le immagini con le quali la Bibbia ci parla di Dio: Padre, 
Sposo, Re, ma anche Pellegrino. Dio, infatti, si fa Pellegrino per incon-
trare l’uomo, per abbracciarlo e accompagnarlo lungo le strade della 
Salvezza. Gesù si fa Pellegrino sulle strade della Palestina sanando 
gli infermi, perdonando i peccati e spezzando il pane con discepoli 
Di Emmaus. Anche Maria è pellegrina lungo il viaggio che la porterà 
dalla cugina Elisabetta, poi verso Betlemme, in Egitto per sfuggire a 
Erode e pellegrina ai piedi della Croce. Sembra proprio che la condi-
zione pellegrinante sia caratteristica peculiare della storia della rive-
lazione. Non deve stupire perciò se andiamo in pellegrinaggio ad un 
battistero per ricordare che si nasce tre volte: dal grembo materno, 
dalle acque del Battesimo, dalla volontà che aderisce.
Il pellegrino è colui che, ad ogni passo del suo cammino, è spinto dal 
desiderio di migliorarsi e il primo segno di conversione per una vita 
veramente umana è il passaggio dal vivere per se stessi al condivi-
dere la vita con gli altri, vivendo con loro e per loro.
Condizione indispensabile per affrontare questo “viaggio” è la vir-
tù della pazienza, che dice la disponibilità a “patire” qualcosa per 
qualcuno. Infatti senza la pazienza non si va molto lontani, si rimane 
schiacciati dall’incombenze della vita e si può finir male o far del male 
a chi non ha colpa.



30

Preciso che la Chiesa con i suo pastori ha saputo e continua saper 
prendere per mano il pellegrino e condurlo al cuore dell’esperienza: 
dal Battistero all’altare dove si celebra l’Eucarestia che “è il culmine e 
quasi il fulcro di tutta l’azione pastorale della Chiesa”.

Preghiera:

O Dio, anche i nostri tempi
Vediamo risplendere i tuoi antichi prodigi:

ciò che facesti con la tua mano potente
per liberare un solo popolo

dall’oppressione del faraone, 
ora lo compi attraverso l’acqua del Battesimo

per la salvezza di tutti i popoli;
concedi che l’umanità intera

 sia accolta tra i figli di Abramo
e partecipi alla dignità del popolo eletto. Amen

(Preghiera della veglia Pasquale)

Mons. Egidio Faglioni



31

LA PASTORALE 
DEGLI ANZIANI IN DIOCESI

In continuità  con il percorso di formazione offerto dal Movimento 
Anziani, desideriamo offrire percorsi  di formazione per nuovi ani-
matori.  In comunione con tutta la chiesa mantovana riscopriamo la 
primigenia vocazione alla testimonianza cristiana per camminare in-
sieme verso la pienezza della vita, secondo la nostra situazione, gui-
dati dalla presenza dello Spirito Santo, fiduciosi nella fattiva collabo-
razione di persone sensibili e dei nostri sacerdoti.

OBIETTIVO GENERALE
-  Offrire una proposta formativa diocesana, organica e strutturata, 

per nuovi animatori degli anziani nelle parrocchie, nelle U.P. e nei 
Vicariati. 

- 	 Riattivare i collegamenti tra gruppi, animatori e realtà di pastorale 
esistenti con il Centro Pastorale “C. Ferrari” della Diocesi. 

OBIETTIVI SPECIFICI
- 	 Favorire la valorizzazione della vita dell’anziano, il gusto della 

vita;
- 	 Saper cogliere il piano provvidenziale di Dio nella vita trascorsa;
- 	 Favorire nell’anziano la scoperta della propria missione per essere 

d’aiuto e d’incoraggiamento ai giovani con la propria saggezza.

DESTINATARI
- 	 Persone sensibili alla realtà degli anziani/giovani che esprimono 



32

risorse incalcolabili di esperienza, ricchezza umana e cristiana, per 
rivitalizzare le comunità;

- 	 Persone disponibili a mettersi a servizio coinvolgendosi nell’ani-
mazione degli anziani in diocesi;

- 	 I sacerdoti e i religiosi sensibili nei Vicariati. 

Per Informazioni: 
Referente Mons Egidio Faglioni
Tel segreteria 0376/402259
e-mail: pastorale@diocesidimantova.it



INDICE

Introduzione 	 5

La Nascita Naturale 	 7

Il Battesimo: grazia e logica di vita 
secondo la fede in Gesù Cristo	 15

Il Battesimo, codice genetico 
che configura una logica di vita 	 23

Pellegrini al Battistero di Parma, per dire di sì al Battesimo 	 29

La Pastorale degli anziani in Diocesi 	 31



pubblicazione a cura della Pastorale 
degli Anziani della Diocesi di Mantova

Maggio 2018



pubblicazione a cura della Pastorale 
degli Anziani della Diocesi di Mantova

Maggio 2018




