Settimana della Chiesa Mantovana
“E partirono senza indugio”

Martedi 13 settembre — Cattedrale

Don Cesare Pagazzi®

Grazie dell’invito e della fiducia e grazie dell’opportunita di vedere il vostro lavoro. lo, per non fare ripetizioni
che, magari, erano fuori luogo, e poi che mi vedevano piu incapace del solito, fare ripetizioni con quanto gia
il Vescovo Claudio ha detto nella prima relazione, mi sono concentrato, come anche mi era stato suggerito,
sugli orientamenti e sulle proposte di cammino del vostro libro sinodale. Naturalmente, € inutile che io ve le
riproponga, per I'ottima ragione che avete a disposizione il Libro Sinodale.

Diciamo che ho pizzicato capitolo per capitolo cercando di vedere un po’ i punti di forza e sono contento

perché anche il Vescovo Claudio aveva evidenziato questi tre punti di forza e cioe il vedere, vedere Gesu, il
rapporto fraterno e la dimensione missionaria del battezzato e della Chiesa.

Dicevo, pizzichero ciascuno di questi tre punti, magari con un’ottica un pochettino diversificata e, magari,
potra essere utile anche per una lettura anche da un altro punto di vista.

Intanto il primo capitolo: vedere Gesu, che da il titolo a tutto il vostro lavoro e che ritorna in tutto il libro
sinodale. Prima di vedere Gesu, bisogna imparare a vedere e per imparare a vedere, bisogna vincere quella
specie di cancro dell’anima che e I'invidia. L'invidia, che deriva dal latino “invidere”, che vuol dire non vedere,
vedere contro, vedere di malocchio, non sopportare di vedere qualcosa di buono al di fuori di me; questo &
I'invidioso: uno che non sopporta di vedere qualcosa di buono all’infuori di lui. E lo ritiene quasi una specie
di offesa che esista qualcosa di buono al di fuori di lui. Per cui, prima di imparare a vedere GesU, incominciamo
a vedere, e per vedere proviamo a guarire questa malattia oculare che & I'invidia, che mi rende offeso per il
bene che vedo attorno a me, che puo essere il bene che posso vedere — parlo da prete — in un confratello e
puo essere il bene che posso vedere in un gruppo della parrocchia, in una delle piccole oasi ecclesiali di cui
parlava prima il Vescovo Claudio, che posso vedere in un altro battezzato che lavora nella mia stessa
comunita, che posso vedere nel mio collega di lavoro. Prima cominciamo a vincere la malattia dell’invidia,
poi forse riusciremo a vedere Gesu. Tra l'altro, € interessante vedere quando noi abbiamo cominciato a
vedere, perché siamo nati quasi ciechi. Quando siamo nati, riuscivamo forse a intuire qualcosa di luce e di
ombra, ma fondamentalmente eravamo ciechi. Soltanto dopo un po’ di tempo abbiamo cominciato a vedere
e abbiamo cominciato a vedere avendo un campo visivo ridottissimo, la stessa distanza che c’é tra la testa
del bambino che succhia il latte al seno di sua mamma e il volto di sua mamma. Noi abbiamo cominciato a
vedere con questa combinazione, in una situazione in cui noi eravamo bisognosi — tant’é che succhiavamo il
latte — e in una situazione, potremmo dire di accettazione quasi disarmata del legame affettivo: 'abbraccio
di mia mamma che mi sosteneva mentre mi allattava: i € cominciata la vista, la nostra vista, anche fisica. E
in genere, le malattie della vista, come l'invidia, capitano quando uno dei due poli di questa strana
costellazione che abbiamo indicato viene meno. Quando io non mi ritengo bisognoso, prima o poi sono
esposto all’invidia, perché il bisogno — come quello del latte di mia mamma — mi obbliga ad ammettere che
esiste qualcosa di buono anche al di fuori di me.

Poco prima abbiamo cenato, e il bisogno della fame ci ha costretto ad ammettere che esiste qualcosa di
buono: sara la pasta, sara il melone che abbiamo mangiato, sara il bicchiere di acqua o di vino che abbiam

1 presbitero della Diocesi di Lodi



bevuto. Allora nella misura in cui noi ci riteniamo bisognosi, siamo tutelati da quel cancro dell’anima che &
I'invidia, perché il bisogno buono, il bisogno custodito, & cio che induce a riconoscere che comunque c’e del
buono al di fuori di noi. Se non viene meno questo, puo darsi che venga meno I'altro polo dell’inizio del nostro
vedere: il riconoscere che in fondo dipendiamo non soltanto da qualcosa, ma anche da qualcuno. Ecco, prima
di esercitarsi a vedere Gesu, stiamo ad un livello piu elementare: la cura di me bisognoso, la cura dei miei
bisogni, anche quelli degli altri, ma anche i miei; perché a volte una cura di bisogni degli altri & la strategia
molto furba grazie alla quale noi non vogliamo riconoscerci bisognosi. E poi, appunto, I'altro aspetto:
comincia a curare bene il fatto che dipendi, che sei legato a qualcuno, e allora cominci gia a guarire da quella
malattia dell’anima.

Per vedere GesU, & necessario, inoltre, vedere come Gesu e i Vangeli sono molto abbondanti nel dirci, nel
restituirci il modo con il quale Gesu ha visto...e il modo con il quale Gesu ha visto Dio e la sua opera. || Regno
di Dio & un altro modo per dire Dio, Dio che agisce nella storia, Dio che agisce nel mondo, e quando Gesu
parla di Dio, di suo Padre che agisce nella storia e che agisce nel mondo, ha uno stile particolare di vedere.
Prima di arrivare a questo stile, che & necessario assumere per vedere Gesu, vorrei fare un piccolo riferimento
a un testo di quasi ormai settant’anni fa, un testo molto bello — magari qualcuno lo conosce — di cui consiglio
la lettura: & di Lewis e il testo si chiama le lettere di Berlicche. Berlicche era un diavolo molto avanzato nella
carriera infernale, che aveva un nipote, Malacoda, il quale invece era un diavolo principiante. Allora lo zio,
esperto, invia delle lettere al nipote principiante per dare dei consigli, perché questo nipote aveva avuto
I'incarico, dal re dell’inferno, di creare disperazione in un giovanotto, perché cosi poteva portarlo all'inferno;
interessante gia questo: quando tu crei un disperato, e facile portarlo all'inferno. Allora Berlicche scrive
lettere dove da consigli. In una lettera Berlicche scrive cosi: “mi raccomando di rendere ancora piu forte
guella caratteristica degli umani che e gia forte: la dimenticanza delle cose ovvie. Fai in modo che il tuo
assistito si interessi o delle cose piu spirituali o delle cose piu materiali (I'alcool, la droga, il sesso, il potere, i
soldi): il risultato € lo stesso.” Terribile. Fa che si interessi delle cose piu spirituali, o delle cose piu basse, il
risultato e lo stesso, ma fa in modo che non si interessi mai delle cose ovvie, delle cose di tutti i giorni: il
Diavolo & veramente furbo, perché Gesu si & sempre interessato delle cose di tutti i giorni. Anche quando
parlava di Dio e della sua azione nella storia, Gesu aveva — ecco il suo modo di vedere — gli occhi fissi sulle
cose di tutti i giorni: su un uomo che va nei campi a lavorare, una donna che fa le pulizie di casa, una donna
che cucina, un papa che ha due figli uno che capisce meno dell’altro, un pescatore che deve vendere il pesce
e sceglie quello che puo vendere, anche un gioielliere che deve fare I'affarone, un padron, un agricoltore che
ha un nemico che gli ha messo la gramigna nel campo di grano: cose di tutti i giorni. Per vedere Gesu
dobbiamo imparare a vedere come Gesu e a non considerare ovvie e ormai risapute le cose che ci capitano
tutti i giorni; che capitano a me, come singolo battezzato, che capitano alla mia famiglia, che capitano al mio
vicinato, alla storia della mia comunita civile e della mia comunita cristiana: le cose di tutti i giorni. Perché li
dentro, al dire di Gesu, c’é cid che puo alimentare la speranza per tutti i giorni.

In un libro dell’Antico Testamento si racconta di un importante personaggio, era un comandante dell’esercito
nemico di Israele, che era lebbroso. Va in Israele perché a saputo che li c’e un profeta che forse poteva
guarirlo. Lui si aspettava chissa che cosa straordinaria, chissa che parola straordinaria, chissa che gesto
straordinario per guarirlo, invece il profeta gli manda a dire: “va Ii al fiume e lavati sette volte”. Quello si
offende perché e troppo normale quella azione, ed & un’azione normale, di tutti i giorni, che addirittura egli
deve ripetere. Per fortuna i servi capiscono un po’ piu di lui e gli dicono: “se ti avesse chiesto qualcosa di

'H

difficile lo avresti fatto, ti ha chiesto qualcosa difacile, fallo!”. Compie quell’azione di tutti i giorni ed e guarito.
Prima di vedere Gesu bisogna guarire la vista, non dimenticandoci che siamo legati e bisognosi. Prima di
vedere Gesu bisogna imparare a vedere come Gesl, il quale, per vedere Dio all’'opera e nutrire la propria

stessa speranza — quella stessa speranza nella potenza di Dio che gli fara vincere anche la terribile prova della



Croce — GesU questa speranza |’ha nutrita guardando le cose di tutti i giorni: non troppo in giu, non troppo in
su, le azioni di tutti i giorni.

Poi per vedere Gesu, da insegnante di Cristologia sono stato subito attratto da questa vostra scelta di dare
come tema principale di tutto questo vostro lavoro questa centralita di Gesu. Ma c’é@ sempre un rischio, anche
guando abbiamo la buonissima intenzione di voler vedere Gesu: quello di non vederlo tutto.

C'e il rischio, penso anche nei Vescovi, senz’altro in noi preti e in noi cristiani tutti e anche cristiani molto
formati, praticanti nel senso alto del termine, di una lettura idolatrica delle Sacre Scritture e, di conseguenza,
una visione un po’ idolatrica di Gesu. Quando si realizza questa lettura idolatrica delle Sacre Scritture?
L’idolatria nell’Antico Testamento non € semplicemente voltare le spalle a Dio e adorare un altro Dio, un
idolo: questa e la forma classica dell’idolatria. C'é una forma un po’ piu raffinata che € quella di credere in un
Dio che assomiglia si a quello predicato, a quello di cui si parla nelle Scritture, quello che annuncia la Chiesa,
ma anche un Dio impastato dalle nostre proiezioni, dai nostri bisogni, dalle nostre paure. Insomma, ci
facciamo un Dio un po’ come vogliamo, che assomiglia a quello dei Vangeli, ma che non e quello dei Vangeli.
Questo rischio noi concretamente lo possiamo praticare quando, avendo giustamente le nostre pagine
preferite dei Vangeli, le riteniamo uniche. Che bella la pagina di Vangelo che abbiamo ascoltato domenica
scorsa: la pecorella smarrita, il soldo perduto, il figliol prodigo...; che bello Gesu che dice: “venite a me voi
tutti che siete affaticati e oppressi, e io vi ristorero”; che bello Gesu che va a mangiare con i peccatori, che
da da mangiare a tutti, che guarisce i malati...Ma Gesu non ¢ solo quello! Gesu € anche quello che entra nel
tempio e rovescia i banchi dei cambiavalute! Il Vescovo Claudio avra la possibilita di vedere piu volte, nella
Cappella degli Scrovegni di Padova, il bellissimo affresco di Giotto che raffigura questa scena della cacciata
dal tempio, dove Gesu carica un terribile diretto contro uno dei mercanti e, per evitare che quello gli scappi,
lo prende per il collanino. Gesu € anche questo!

Gesu e anche quello che dice: “scandalizzi il piu piccolo? Prendi una macina, legatela al collo e buttati giu nel
lago.”. Gesu e anche quello che dice: “la tua mano ti scandalizza? Tagliala!”. Gesu & anche quello che dice:
“no, io non vi ho mai conosciuto. Ma come non ci hai mai conosciuto? Abbiamo parlato nel tuo nome,
abbiamo fatto i miracoli nel tuo nome...No, io non vi ho mai conosciuto. Andate via da me, operatori di
ingiustizia”. Interessante vero? Si puo parlare di Gesu ed essere operatori di ingiustizia; fare i miracoli ed
essere operatori di ingiustizia; Gesu con questi non vuole avere niente a che fare.

\

Che ci piaccia o no, lo stesso Gesu che dice alla donna peccatrice: “neanch’io ti condanno” ¢ lo stesso che
dice: “via da me, maledetti, nel fuoco eterno”. Dobbiamo avere il coraggio di vedere Gesu cosi come la Chiesa,
fin dagli inizi, ispirata dallo Spirito, ha scritto i Vangeli; cosi come lo Spirito ha voluto mostrarci Gesu, anche
con tratti per nulla simpatici, anche con tratti urticanti. Altrimenti rischiamo di fare come quel marito che &
convinto di amare la moglie, invece di sua moglie ama soltanto un tratto; o quella moglie che & convinta di
amare il marito, ma di suo marito ama soltanto una dimensione. O amiamo Gesu, o vogliamo vedere GesU
nella sua completezza, o crediamo in un idolo. Quindi, secondo me, io mi compiaccio di questa vostra scelta,
ma avete fatto una scelta — sicuramente giusta — ma terribilmente rischiosa e per nulla retorica. ll che significa
che devo leggere Gesu dalla prima pagina dei Vangeli all’'ultima, non incollando le pagine che non mi
piacciono, e non incollando le pagine che mi rivelano un tratto di Gesu urtante e per questo reale: perché le
cose reali, sono sempre un po’ urtanti, proprio come questo tavolo, che é reale ed & urtante, ci posso
picchiare sopra il pugno.

Un altro punto di forza del vostro lavoro — il Vescovo Claudio ha insistito molto anche nella sua relazione —
riguarda appunto le relazioni fraterne. Anche qui, sono molto contento che voi abbiate insistito su questo



aspetto perché é interessante la scelta che Gesu ha fatto per noi: il fondamentale legame che ci unisce e
quello fraterno; filiale nei riguardi del Padre, ma tra noi e anche con Gesu, il primogenito, € quello fraterno.

Quando parliamo della relazione fraterna, dobbiamo stare molto attenti a un’altra tentazione diabolica, che
e quella della idealizzazione, secondo la quale il rapporto fraterno € pensato sempre un po’ alla Hansel e
Gretel, dove il fratellino e la sorellina vanno sempre d’accordo, sono sempre alleati, si capiscono sempre,
sono sempre amici, sempre uniti. Grazie, Signore, che quando hai ispirato le Sacre Scritture non hai ispirato
Hansel e Gretel, ma Caino e Abele. La Sacra Scrittura e fin spietata nel dire che la prima morte che ha colpito
'umanita é stata un omicidio, e il primo omicidio & stato un fratricidio. Se guardate tutta la storia della
Genesi, € tutta una storia di una fraternita difficile: Caino, Abele, Abramo e quel suo fratello/nipote che & Lot,
Ismaele e Isacco, i due terribili gemelli Giacobbe ed Esau, i dodici terribili fratelli (Giuseppe e i suoi fratelli),
fino ai due fratelli che abbiamo visto domenica: i figli del padre buono. La Bibbia ci presenta il legame fraterno
come il legame piu difficile che esista. E’ il legame piu duraturo, perché non I'abbiamo scelto noi: come io
non ho scelto i miei genitori, non ho scelto di avere mio fratello, me lo sono trovato; E’ un legame che non
dipende da noi: i fratelli non si scelgono, gli amici si scelgono, la moglie e il marito si scelgono, il club si sceglie,
non il fratello. Il fratello fa parte di quella cosa che io ho patito, perché non I’ho scelta io, e gia questo rende
le cose difficili. Non c’e bisogno di fare tanta teoria, basta che ognuno di noi vada alla mente quando noi
eravamo bambini e bambine o, per chi e genitore, basta vedere i vostri figli o chi € nonno i vostri nipotini:
una dimensione tipica della fraternita, che si vede evidentemente anche in Caino e Abele ed in tutti i loro
discendenti, e la rivalita. A Caino sembra che Abele abbia rubato il posto: “eroio il primo! Ero io il centro del
papa e della mamma, adesso arriva anche questo. E adesso questo qui diventa anche il centro dell’attenzione
di Dio”. Caino non si accorge che effettivamente Abele & I'unico a offrire un sacrificio gradito a Dio, per cui &
veramente un privilegiato Abele. Caino non si accorge che anche lui & un privilegiato perché ¢ lui al quale Dio
unicamente parla: ad Abele non dice neanche una parola. Ma Caino ha cosi paura che Abele gli porti via il
posto, che pensa che Dio sia capace di avere un posto solo. Quando noi facciamo vincere in noi la rivalita di
gualsiasi tipo, in fondo noi crediamo che Dio sia un poveretto, un incapace, uno che sa garantire soltanto un
posto vitale. Muoio dalla voglia di diventare Vescovo e diventa lui e non io: se & diventato lui, io non sono
niente, io sono escluso. E vedendomi come escluso, io bestemmio Dio perché lo ritengo incapace di poca
cosa: aveva un posto solo e lo ha dato a lui. Attenzione perché la fraternita ecclesiale tocca delle corde in noi
cosi profonde che non puo essere trattata con retorica, perché tocca la nostra paura: di essere esclusi, di non
essere considerati, di non avere un posto vitale e la paura che Dio sia un incapace nel garantire tutta la vita
e tutte le vite che ha messo al mondo. Vi ricordate quando eravamo bambini, se nostra mamma o nostro
papa ci sembrava dare un attimo di attenzione in piu a nostro fratello o a nostra sorella, il risentimento,
I'invidia, la paura di non essere considerati. Gesu ha voluto per i membri della Chiesa proprio questo legame
cosi stabile, perché io posso cambiare moglie, posso cambiare marito, posso smettere di essere amico di
guello, ma mio fratello non lo posso cambiare. Magari decido di litigare con lui tutta la vita, ma quello non
smettera un momento di essere mio fratello: il fratello che non voglio vedere, ma mio fratello. Interessante
che Gesu abbia voluto per noi un legame fraterno: stai li in questo legame che tu non puoi sciogliere, perché
e prima che tu avessi potuto volerlo. Questo legame che fa venire a galla le tue paure. Per cui attenzione a
guando noi guardiamo la fraternita ecclesiale con occhi troppo idealizzati. “Guarda, proprio noi che siamo
fratelli stiamo qui a litigare...”: la Bibbia parla di fratelli che hanno sempre litigato. “Guarda, proprio noi che
siamo i fratelli e le sorelle di Gesu facciamo a gara per chi diventa primo, per chi & il piu bravo a cantare in
chiesa, per chi & il migliore catechista, per chi ha il grest piu organizzato, per la parrocchia piu vivace...”;
“Proprio noi che siamo fratelli, guarda come rivaleggiamo!”: benissimo, si sta proprio verificando quello che
Gesu ha voluto mettendoci nella condizione di fraternita, cioé mettendoci davanti — a volte — la nostra
debolezza di fede. La fraternita non € un modo per dire la carita, certo anche. La fraternita e la piu difficile



prova della qualita della nostra fede. Quando non mi comporto fraternamente con qualcuno, non & che sono
un pochino aggressivo o genericamente poco caritatevole, certo, anche, ma quando non mi comporto
fraternamente con qualcuno, io fondamentalmente sono un uomo di poca fede: perché non credo, non ci
credo che Dio sia capace di garantire un posto per lui e un posto per me e allora devo rivaleggiare perché il
posto & uno solo e, naturalmente, deve essere il mio. Dandoci come legame la fraternita, Gesu ci da
I’occasione per metterci in faccia davvero la nostra fede o la nostra incredulita: I'incredulita nella potenza di
Dio che, se permettete, & cosi ricco che ha un posto per tutti. Se io davvero credessi, non mi farei vincere
dalla rivalita. Ecco allora: la vita fraterna che fa emergere anche la rivalita ha almeno un aspetto positivo,
perché e come la risonanza magnetica della qualita della nostra fede e di fronte alla rivalita non posso dire
bugie, non posso “caramellare” le cose. La fraternita mette alla prova la nostra fede nella risurrezione dei
morti, nella potenza di Dio di garantirci la vita, non dobbiamo garantircela da soli, oppure occupando quel
posto che ci sembra unico. Interessante che Gesu chiami i discepoli suoi “fratelli” soltanto dopo la
Risurrezione dai morti, come se fossero legate la fede nella risurrezione e la capacita a vivere davvero da
fratelli e sorelle. Mi ripeto: la fraternita — ottima la scelta della vostra insistenza. Prima di tutto pero il test
della qualita della nostra fede nella potenza di Dio, che risuscita i morti e che & capace di dare a ciascuno il
proprio posto. Anche perché la nostra fede ha un po’ tre passaggi, che mi ha lasciato il Vescovo di prima
(Mons. Merisi) come testamento; sono state le ultime parole che lui ha detto lasciando la nostra Diocesi due
anni fa: “Dio c’&, puo tutto, ci vuole bene”. Allora, Dio c’e: questo lo sa anche il Diavolo. Il passaggio difficile
della fede & credere che Lui puo. Tutte le volte che noi pecchiamo, tutte le volte che noi ci facciamo vincere
dalla rivalita, noi diciamo: “Dio non pu0, € un incapace, devo arrangiarmi da solo ottenendo quel posto a
scapito del mio fratello”. La fraternita, chiudo, € prima di tutto una questione di fede.

Poi mi & piaciuta molto la vostra insistenza - insistenza gia del Vaticano Il e del magistero dei Papi degli ultimi
50 anni e anche di Papa Francesco e dei nostri Vescovi italiani — su questa componente essenziale che & quella
della missione, che in altri documenti ecclesiali a anche, per esempio nelle lettere di Paolo, a volte
interscambiabile con la parola e con I'atto della generazione. Ecco, io vorrei parlare proprio qualche minuto
della generazione per leggere in un’altra maniera quanto voi avete insistito anche nella pratica circa la
missione, I'essere in uscita. Intanto, quando circa 30 o 40 anni fa ci siamo accorti, almeno in Italia, che stava
crollando il numero delle nascite, qualcuno diceva: “ecco, siamo diventati egoisti, non abbiamo piu bambini,
non generiamo pil”. Senz’altro questa componente di generico egoismo c’é e c’era, ma probabilmente c’e
anche un’altra dimensione che non deve essere dimenticata: non si genera perché o ci si sente troppo poveri
(uno & troppo povero per mantenere una vita, “non me lo posso permettere un figlio”) oppure non si genera
per un giudizio terribilmente negativo sulla vita (“la vita non vale la pena di essere vissuta... ame I’han buttata
sulle spalle...finisco il mio compito...ma io questo compito sulle spalle di un altro non voglio metterlo”). A
volte una Chiesa non missionaria, una Chiesa non generante, non generatrice e a volte una Chiesa, una
comunita cristiana e anche un singolo battezzato che non si sente davvero ricco. Ricco di una storia, di
generazioni e generazioni che lo precedono e ricco anche della potenza dello Spirito Santo. Ci sentiamo
poveri, incapaci, sulla difensiva, per cui non possiamo permetterci di uscire e di generare, di avere figli. A
volte si genera per potenza di vita e a volte non si genera perché ci si ritiene impotenti, poveri, incapaci; a
volte non si genera perché non vogliamo che qualcuno prenda il nostro posto. Avere un figlio € un desiderio
strano, un desiderio ambivalente, perché da una parte significa proprio il carattere prorompente della vita:
“sono cosi potente che do la vita a qualcun altro”, ma dall’altra il figlio € anche quello che prende il mio posto,
e quello che mi dice “prima o poi tutto quello che & tuo, € mio. Prima o poi il tuo posto & mio”. Per questo la
generazione che viene dopo di me puo far sempre un pochettino paura...perché e quella che mi dice: “tu fra
poco sloggi”. Attenzione che magari c’¢e il rischio in alcuni cristiani - e anche in alcune comunita cristiane — di
non generare, di non essere in uscita, perché in fondo non vogliamo perdere il nostro posto; il nostro posto



N

di: “ma si e sempre fatto cosi”; il nostro posto fatto di: “si, pero cosa succederebbe se...”; il nostro posto fatto
dalla presunzione, in fondo, di essere i cristiani migliori di sempre, per cui & impossibile che arrivi qualcuno
che possa continuare cio che in fondo finisce con noi. Generare & avere un grande senso di speranza, ma per
generare bisogna essere anche preparati alla propria morte, che qualcun altro prenda il mio posto, perché
anche un’altra forma ecclesiale prenda il posto di quella che ha nutrito bene la mia vita. Naturalmente per
generare bisogna anche essere disposti alle sorprese, perché il generato puo sorprendere: “volevamo un

un

maschio, & arrivata una femmina”, “’volevamo una femmina mora, € arrivata una bionda”, “volevamo una
bellina, & arrivata una normale”, “volevamo uno normale, ci € arrivato un genio che e tutta testa”. Il figlio
sorprende! In alcuni aspetti corrisponde senz’altro alle nostre attese, ma il figlio sorprende! A volte una
Chiesa non genera, non é in uscita, perché non vuole troppe sorprese; Anche perché le sorprese saranno
anche un po’ belle, ma un po’ disturbano, perché “prendono da sopra”, “sorprendono”. Mi ha stupito molto,
e molto benevolmente, molto favorevolmente, I'insistenza nel libro sinodale dei verbi di movimento. Ci sono
verbi di movimento dappertutto e anche una parte molto interessante, quella finale, “proposte di cammino”,
che & un movimento. Poi: “i passi — che sono un movimento - del Sinodo aprono al futuro”; “le comunita:
fraternita in uscita”: per uscire bisogna muoversi; e poi, alla fine, “camminare incontro a Gesu”. Mi piace
molto questa insistenza sui verbi di movimento per descrivere una Chiesa e per descrivere anche la pratica
cristiana perché il movimento ¢ il primo potere che Dio ha dato a noi uomini. Il primo potere non & di amare;
il primo potere non e di pensare; il primo potere non € neanche di parlare ma, stando al secondo racconto
della creazione che troviamo al capitolo 2 del libro della Genesi, il primo potere che Dio da a quella statua
immobile di terra & quello di muoversi. Il primo originario e fondamentale movimento che ¢ il respiro.
Quando una donna incinta sapeva con certezza che portava dentro un vivente? Sentendone i movimenti. E
qguando - se abbiamo avuto questa grazia (difficile, ma grazia) -, di assistere a una morte, io penso alla morte
di mio papa, ad un certo punto l'unico movimento era il respiro. Un altro odo per dire morto é: guarda, non
si muove pil. La prima cosa che Dio ha dato all’'uomo perché somigliasse a Lui, che era I'unico che da sempre
si sa muovere, non come gliidoli delle nazioni che sono delle statue immobili, & proprio questa prima capacita
di muoversi. “A Efraim io insegnavo a camminare, tenendolo per mano”. Sul movimento si impernia tutto
I'uomo. Giochiamo un attimo sulle parole per vedere come la lingua conserva I'importanza del movimento.
Le “e-mozioni”: le emozioni sono cio che ci muove; i “motivi”: motivo vuol dire “cio che ci fa muovere”, se io
non ho motivi, non mi muovo. Interessante qui: ti dico la qualita del tuo movimento a seconda del tuo motivo.
Le “in-tenzioni”, vuol dire “tendere a”; le “at-tenzioni”, vuol dire “tendere verso”; non per nulla, quando noi
guando vogliamo sapere lo stato di qualcuno, gli diciamo: “come va?”. Il movimento & tutto e la perdita del

Ill

movimento, o il carattere sgraziato del movimento, e quindi delle motivazioni, delle emozioni, del “com-
portamento” (che & I'arte di portare sé con gli altri e con le cose). Allora, quando questo movimento diventa
deficitario, Ii arriva la morte. Caratteristica del movimento & una parola che adesso non & di moda. Ecco,
guesto aspetto mi sarebbe piaciuto che nel libro sinodale fosse un po’ pil insistito: per muoversi & necessario
lo sforzo. Per muovermi e muovere questo libro, io devo sforzarmi, sforzare i miei muscoli per spostare
questo libro. Non dovremmo aver paura dello sforzo, e forse questa € una parola che va riportata
prepotentemente anche nella nostra pastorale. Invece a noi sembra che, se una cosa la viviamo per sforzo,

’ u

non e bella perché & un po’ “sforzata”. E’ vero: quando si impara un nuovo passo di danza, siccome & nuovo,
ti devi sforzare e, siccome lo fai sforzato, non ¢ bello. Ma lo sforzo vive di questo strano mistero: piu tu ti
sottometti allo sforzo e prima o poi compirai quell’azione senza sforzo; se tu hai paura di sforzarti, non ce la
farai; se tu ammetti la possibilita di ripetere lo sforzo, prima o poi quella cosa la fai senza sforzo. Vi ricordate
la prima volta che abbiamo scritto “A”: ci sembrava di aver messo tutta la fatica, come se avessimo fatto la

fusione nucleare, poi ci siamo sforzati di ripetere e adesso facciamo la “A” senza neanche accorgercene.



Ed ecco la seconda parola che forse andrebbe ripresa per poter camminare bene, per poter muoversi bene:
la ripetizione. Nella misura in cui tu ripeti lo sforzo e ripeti I'azione, quell’azione e quel movimento ti riuscira
meglio. Quante “A” ho ripetuto perché quella “A” adesso fosse un’abitudine per me e io la faccio senza
neanche accorgermene. Su che cosa, magari, un battezzato e la comunita deve sforzarsi? Anche se non e
bello. E ripetere lo sforzo. Interessante a questo proposito che la chiesa, dal nostro battesimo alle nostre
esequie, ci fa ripetere sempre i misteri di Gesu in ogni anno liturgico cercando di farci abituare (nel senso
bello del termine) ai gesti di Gesu: i gesti, anche i gesti di GesU, non si imparano senza sforzo, ripetizione,
esercizio. Anche camminare al passo di Gesu: non si impara senza sforzo, ripetizione, esercizio.

Ultima cosa. A volte ci sono dei movimenti che si perdono e la nostra potenza di muoversi si perde: si perde
per un incidente, per una malattia, perché diventiamo un po’ anziani. Per conservare, o per recuperare un
po’ di questo potere, ci si deve “ri-abilitare”. Se pensate, noi potremmo vedere tutta la vita di Gesu come una
riabilitazione al nostro potere di muoverci: Gesu rida la capacita di camminare a gente che non cammina piu,
rida la capacita di muovere la mano a gente che aveva la mano paralizzata, rida la capacita di muoversi
alllimmobile cadavere di Lazzaro. Per tenere il movimento, bisogna riabilitarsi. Se qualcuno di voi si &
sottoposto ad un processo di riabilitazione, che molto semplice, lo sa: ci vuole tempo, ci vuole ripetizione, ci
vuole sforzo, ci vuole fede, credere che io possa riabilitarmi.

Ci vogliono anche la fede e la fiducia nel riabilitatore, perché se lui non spera che io posso riabilitarmi,
nemmeno incomincia il processo. Probabilmente la comunita cristiana & una comunita di persone sempre in
processo di riabilitazione, perché c’e sempre una zona o un’altra della nostra vita dove noi ci siamo bloccati.
Questi blocchi sono quelli che la tradizione spirituale chiamava vizi. Mi sono fissato su una cosa ,anche buona,
che vedo solo quello e non riesco pil a muovermi da qualche altra parte: c’é sempre una zona in noi in cui
dobbiamo riabilitarci e c’@ sempre in noi il compito di riabilitare qualcun altro, di ridare il movimento a
qualcun altro. Allora non vedremo soltanto come Gesu e non sentiremo soltanto la sua potenza che ci
riabilita, ma agli uomini e alle donne immobili che incontreremo, incapaci di lasciarsi motivare da niente e da
nessuno, incapaci di lasciarsi emozionare da niente e da nessuno, noi sapremo dire come Gesu: «“Lazzaro,
vieni fuori!”, il morto usci. E Gesu disse: “Scioglietelo e lasciatelo andare”». Ecco, questa Chiesa, dandosi
anche questo libro sinodale, si € messa in cammino, senta il comando di Gesu, perché quando Gesu comanda,
guando Geslu impone un dovere, € sempre per darci un potere: comanda a Lazzaro di venire fuori e intanto
gli da il potere di muoversi; dandosi questo libro sinodale, la Chiesa di Mantova senta I'imperativo di Gesu
dato a Lazzaro: “Lazzaro. Vieni fuoril” e poi I'imperativo dato a tutti: “Scioglilo e lascialo andare”.



