
13/1/2021 Fondazione | Alexander Langer | Stiftung

https://www.alexanderlanger.org/it/32/104 1/4

ALEXANDER LANGER

Scritti di Alex Langer
Albania
Alto Adige Südtirol
Bioetica
Conflitti etnico-religiosi
Convivenza
Est/Ovest
Europa
Ex-Jugoslavia
Incontri
Israele/Palestina
Mediterraneo
Nord/Sud
Politica Italia
Politiche ambientali
Politiche di pace
Religiosità
Semina verde
Stili di vita
Bibliografie
Biografie

Racconti, ricordi e dediche
bibliografie - recensioni
Tesi e ricerche
Riviste
Video - Audio

 alexander langer (22)
 Cassar-Simma: Abbi cura -
Trag Sorge - Take Care (11)



ALEXANDER LANGER: DIECI PUNTI PER L'ARTE DEL VIVERE INSIEME

1.3.1994, Fondazione
1.La compresenza pluri-etnica sarà la norma più che l'eccezione; l'alternativa è tra esclusivismo etnico e
convivenza 

Situazioni di compresenza di comunità di diversa lingua, cultura, religione, etnia sullo stesso territorio
saranno sempre più frequenti, soprattutto nelle città. Questa, d'altronde, non è una novità. Anche nelle
città antiche e medievali si trovavano quartieri africani, greci, armeni, ebrei, polacchi, tedeschi,
spagnoli...  

La convivenza pluri-etnica (1), pluri-culturale, pluri-religiosa, pluri-lingue, pluri-nazionale... appartiene
dunque, e sempre più apparterrà, alla normalità, non all'eccezione. Ciò non vuol dire, però, che sia facile
o scontata, anzi. La diversità, l'ignoto, l'estraneo complica la vita, può fare paura, può diventare oggetto
di diffidenza e di odio, può suscitare competizione sino all'estremo del "mors tua, vita mea". La stessa
esperienza di chi da una valle sposa in un'altra valle della stessa regione, e deve quindi adattarsi e
richiede a sua volta rispetto e adattamento, lo dimostra. Le migrazioni sempre più massicce e la mobilità
che la vita moderna comporta rendono inevitabilmente più alto il tasso di intreccio inter-etnico ed inter-
culturale, in tutte le parti del mondo. Per la prima volta nella storia si può - forse - scegliere
consapevolmente di affrontare e risolvere in modo pacifico spostamenti così numerosi di persone,
comunità, popoli, anche se alla loro origine sta di solito la violenza (miseria, sfruttamento, degrado
ambientale, guerra, persecuzioni...). Ma non bastano retorica e volontarismo dichiarato: se si vuole
veramente costruire la compresenza tra diversi sullo stesso territorio, occorre sviluppare una complessa
arte della convivenza. D'altra parte diventa sempre più chiaro che gli approcci basati sull'affermazione
dei diritti etnici o affini - p.es. nazionali, confessionali, tribali, "razziali" - attraverso obiettivi come lo
stato etnico, la secessione etnica, l'epurazione etnica, l'omogeneizzazione nazionale, ecc. portano a
conflitti e guerre di imprevedibile portata. L'alternativa tra esclusivismo etnico (comunque motivato,
anche per auto-difesa) e convivenza pluri-etnica costituisce la vera questione-chiave nella problematica
etnica oggi. Che si tratti di etnie oppresse o minoritarie, di recente o più antica immigrazione, di
minoranze religiose, di risvegli etnici o di conflittualità inter-etnica, inter-confessionale, inter-culturale. 

La convivenza pluri-etnica può essere percepita e vissuta come arricchimento ed opportunità in più
piuttosto che come condanna: non servono prediche contro razzismo, intolleranza e xenofobia, ma
esperienze e progetti positivi ed una cultura della convivenza.  

2.

Identità e convivenza: mai l'una senza l'altra; nè inclusione nè esclusione forzata 

"Più chiaramente ci separeremo, meglio ci capiremo": c'è oggi una forte tendenza ad affrontare i
problemi della compresenza pluri-etnica attraverso più nette separazioni. Non suscitano largo consenso i
"melting pots", i crogiuoli dichiaratamente perseguiti come obiettivo (ad esempio negli USA), e non si
contano le sollevazioni contro assimilazioni più o meno forzate. Al tempo stesso si incontrano
movimenti per l'uguaglianza, contro l'emarginazione e la discriminazione etnica, per la pari dignità. 

Non hanno dato buona prova di sè nè le politiche di inclusione forzata (assimilazione, divieti di lingue e
religioni, ecc.), nè di esclusione forzata (emarginazione, ghettizzazione, espulsione, sterminio...).
Bisogna consentire una più vasta gamma di scelte individuali e collettive, accettando ed offrendo
momenti di "intimità" etnica come di incontro e cooperazione inter-etnica. Garanzia di mantenimento
dell'identità, da un lato, e di pari dignità e partecipazione dall'altro, devono integrarsi a vicenda. Ciò
richiede, naturalmente, che non solo le regole pubbliche e gli ordinamenti, ma soprattutto le comunità
interessate so orientino verso questa opzione di convivenza. 

3
Conoscersi, parlarsi, informarsi, inter-agire: "più abbiamo a che fare gli uni con gli altri, meglio ci
comprenderemo" 

La convivenza offre e richiede molte possibilità di conoscenza reciproca. Affinché possa svolgersi con
pari dignità e senza emarginazione, occorre sviluppare il massimo possibile livello di conoscenza
reciproca. "Più abbiamo a che fare gli uni con gli altri, meglio ci comprenderemo", potrebbe essere la
controproposta allo slogan separatista sopra ricordato. Imparare a conoscere la lingua, la storia, la
cultura, le abitudini, i pregiudizi e stereotipi, le paure delle diverse comunità conviventi è un passo
essenziale nel rapporto inter-etnico. Una grande funzione la possono svolgere fonti di informazioni
comuni (giornali, trasmissioni, radio, ecc. inter-culturali, pluri-lingui, ecc.), occasioni di apprendimento
o di divertimento comune, frequentazioni reciproche almeno occasionali, possibilità di condividere -
magari eccezionalmente - eventi "interni" ad una comunità diversa dalla propria (feste, riti, ecc.), anche

Utilizziamo i cookie per rendere il nostro sito Web il più intuitivo possibile. Se continui, supponiamo che tu acconsenta a questo.

https://www.alexanderlanger.org/
https://www.alexanderlanger.org/it/30
https://www.alexanderlanger.org/it/31
https://www.alexanderlanger.org/it/144
https://www.alexanderlanger.org/it/149
https://www.alexanderlanger.org/it/152
https://www.alexanderlanger.org/it/32
https://www.alexanderlanger.org/it/33
https://www.alexanderlanger.org/it/146
https://www.alexanderlanger.org/it/34
https://www.alexanderlanger.org/it/151
https://www.alexanderlanger.org/it/35
https://www.alexanderlanger.org/it/47
https://www.alexanderlanger.org/it/148
https://www.alexanderlanger.org/it/141
https://www.alexanderlanger.org/it/140
https://www.alexanderlanger.org/it/147
https://www.alexanderlanger.org/it/142
https://www.alexanderlanger.org/it/145
https://www.alexanderlanger.org/it/143
https://www.alexanderlanger.org/it/1054
https://www.alexanderlanger.org/it/1056
https://www.alexanderlanger.org/it/52
https://www.alexanderlanger.org/it/46
https://www.alexanderlanger.org/it/159
https://www.alexanderlanger.org/it/166
https://www.alexanderlanger.org/it/1044
https://www.alexanderlanger.org/it/1/gal/41
https://www.alexanderlanger.org/it/1/gal/155


13/1/2021 Fondazione | Alexander Langer | Stiftung

https://www.alexanderlanger.org/it/32/104 2/4

dei semplici inviti a pranzo o cena. Libri comuni di storia, celebrazioni comuni di eventi pubblici, forse
anche momenti di preghiera o di meditazione comune possono aiutare molto ad evitare il rischio che
visioni etnocentriche si consolidino sino a diventare ovvie e scontate. 

4.

Etnico magari sì, ma non a una sola dimensione: territorio, genere, posizione sociale, tempo libero e
tanti altri denominatori comuni 

Ha la sua legittimità, e talvolta forse anche le sue buone ragioni, l'organizzazione etnica della comunità,
delle differenti comunità: purchè sia scelta liberamente, e non diventi a sua volta integralista e totalitaria.
Quindi dovremo accettare partiti etnici, associazioni etniche, club etnici, spesso anche scuole e chiede
etniche. Ma è evidente che se si vuole favorire la convivenza più che l'(auto-) isolamento etnico, si
dovranno valorizzare tutte le altre dimensioni della vita personale e comunitaria che non sono in prima
linea a carattere etnico. Prima di tutto il comune territorio e la sua cura, ma anche obiettivi ed interessi
professionali, sociali, di età... ed in particolare di genere; le donne possono scoprire e vivere meglio
obiettivi e sensibilità comuni. Bisogna evitare che la persona trascorra tutta la sua vita e tutti i momenti
della sua giornata all'interno di strutture e dimensioni etniche, ed offrire anche altre opportunità che di
norma saranno a base inter-etnica. E' essenziale che le persone si possano incontrare e parlare e farsi
valere non solo attraverso la "rappresentanza diplomatica" della propria etnia, ma direttamente: quindi è
assai rilevante che ogni persona possa godere di robusti diritti umani individuali, accanto ai necessari
diritti collettivi, di cui alcuni avranno anche un connotato etnico (uso della lingua, tutela delle tradizioni,
ecc.); non tutti i diritti collettivi devono essere fruiti e canalizzati per linee etniche (p.es. diritti sociali -
casa, occupazione, assistenza, salute... - o ambientali). 

5.

Definire e delimitare nel modo meno rigido possibile l'appartenenza, non escludere appartenenze ed
interferenze plurime 

Normalmente l'appartenenza etnica non esige una particolare definizione o delimitazione: è frutto di
storia, tradizione, educazione, abitudini, prima che di opzione, volontà, scelta precisa. Più rigida ed
artificiosa diventa la definizione dell'appartenenza e la delimitazione contro altri, più pericolosamente vi
è insita la vocazione al conflitto. L'enfasi della disciplina o addirittura dell'imposizione etnica nell'uso
della lingua, nella pratica religiosa, nel vestirsi (sino all'uniforme imposta), nei comportamenti
quotidiani, e la definizione addirittura legale dell'appartenenza (registrazioni, annotazioni su documenti,
ecc.) portano in sè una insana spinta a contarsi, alla prova di forza, al tiro alla fune, all'erezione di
barricate e frontiere fisiche, alla richiesta di un territorio tutto e solo proprio. 

Consentire e favorire, invece, una nozione pratica più flessibile e meno esclusiva dell'appartenenza e
permettere quindi una certa osmosi tra comunità diverse e riferimento plurimo da parte di soggetti "di
confine" favorisce l'esistenza di "zone grigie", a bassa definizione e disciplina etnica e quindi di più
libero scambio, di inter-comunicazione, di inter-azione.  

Evitare ogni forma legale per "targare" le persone da un punto di vista etnico (o confessionale, ecc.) fa
parte delle necessarie misure preventive del conflitto, della xenofobia, del razzismo. 

L'autodeterminazione dei soggetti e delle comunità non deve partire dalla definizione delle proprie
frontiere e dei divieti di accesso, bensì piuttosto dalla definizione in positivo dei propri valori ed
obiettivi, e non deve arrivare all'esclusivismo ed alla separatezza. Deve essere possibile una lealtà aperta
a più comunità, non esclusiva, nella quale si riconosceranno soprattutto i figli di immigrati, i figli di
"famiglie miste", le persone di formazione più pluralista e cosmopolita. 

6.

Riconoscere e rendere visibile la dimensione pluri-etnica: i diritti, i segni pubblici, i gesti quotidiani, il
diritto a sentirsi di casa 

La compresenza di etnie, lingue, culture, religioni e tradizioni diverse sullo stesso territorio, nella stessa
città, deve essere riconosciuta e resa visibile. Gli appartenenti alle diverse comunità conviventi devono
sentire che sono "di casa", che hanno cittadinanza, che sono accettati e radicati (o che possono mettere
radici). Il bi- (o pluri-)linguismo, l'agibilità per istituzioni religiose, culturali, linguistiche differenti,
l'esistenza di strutture ed occasioni specifiche di richiamo e di valorizzazione di ogni etnia presente sono
elementi importanti per una cultura della convivenza. Più si organizzerà la compresenza di lingue,
culture, religioni, segni caratteristici, meno si avrà a che fare con dispute sulla pertinenza dei luoghi e
del territorio a questa o quella etnia: bisogna che ogni forma di esclusivismo o integralismo etnico venga
diluita nella naturale compresenza di segni, suoni e istituzioni multiformi. (Franjo Komarica, vescovo di
Banja Luka, cità pluri-etnica a maggioranza serba in Croazia, oggi assai disputata tra serbi e croati, lo
dice in modo semplice: "un prato con molti fiori diversi è più bello di un prato dove cresce una sola
varietà di fiori".) 

Faticosamente l'Europa ha imparato ad accettare la presenza di più confessioni che possono coesistere
sullo stesso territorio e non puntare a dominare su tutti e tutto o ad espellersi a vicenda: ora bisogna che
lo stesso processo avvenga esplicitamente a proposito di realtà pluri-etnica; convivere tra etnie diverse
sullo stesso spazio con diritti individuali e collettivi appropriati per assicurare pari dignità e libertà a

Utilizziamo i cookie per rendere il nostro sito Web il più intuitivo possibile. Se continui, supponiamo che tu acconsenta a questo.



13/1/2021 Fondazione | Alexander Langer | Stiftung

https://www.alexanderlanger.org/it/32/104 3/4

sullo stesso spazio, con diritti individuali e collettivi appropriati per assicurare pari dignità e libertà a

tutti, deve diventare la regola, non l'eccezione. 

7 .

Diritti e garanzie sono essenziali ma non bastano; norme etnocentriche favoriscono comportamenti
etnocentrici 

Non si creda che identità etnica e convivenza inter-etnica possano essere assicurate innanzitutto da leggi,
istituzioni, strutture e tribunali, se non sono radicate tra la gente e non trovano fondamento in un diffuso
consenso sociale; ma non si sottovaluti neanche l'importanza di una cornice normativa chiara e
rassicurante, che garantisca a tutti il diritto alla propria identità (attraverso diritti linguistici, culturali,
scolastici, mezzi d'informazione, ecc.), alla pari dignità (attraverso garanzie di piena partecipazione,
contro ogni discriminazione), al necessario autogoverno, senza tentazioni annessionistiche in favore di
qualcuna delle comunità etniche conviventi. In particolare appare assai importante che situazioni di
convivenza inter-etnica godano di un quadro di autonomia che spinga la comunità locale (tutta, senza
discriminazione etnica) a prendere il suo destino nelle proprie mani ed obblighi alla cooperazione inter-
etnica, tanto da sviluppare una coscienza territoriale (e di "Heimat") comune: ciò potrà contribuire a
scoraggiare tentativi di risolvere tensioni e conflitti con forzature sullo "status" territoriale (annessioni,
cambiamenti di frontiera, ecc.). 

E non si dimentichi che leggi e strutture fortemente etnocentriche (fondate cioè sulla continua enfasi
dell'appartenenza etnica, sulla netta separazione etnica, ecc.) finiscono inevitabilmente ad inasprire
conflitti e tensioni ed a generare o rafforzare atteggiamenti etnocentrici, mentre - al contrario - leggi e
strutture favorevoli alla cooperazione inter-etnica possono incoraggiare ed irrobustire scelte di buona
convivenza. 

8.

Dell'importanza di mediatori, costruttori di ponti, saltatori di muri, esploratori di frontiera. Occorrono
"traditori della compattezza etnica", ma non "transfughi" 

In ogni situazione di coesistenza inter-etnica si sconta, in principio, una mancanza di conoscenza
reciproca, di rapporti, di familiarità. Estrema importanza positiva possono avere persone, gruppi,
istituzioni che si collochino consapevolmente ai confini tra le comunità conviventi e coltivino in tutti i
modi la conoscenza, il dialogo, la cooperazione. La promozione di eventi comuni ed occasioni di
incontro ed azione comune non nasce dal nulla, ma chiede una tenace e delicata opera di
sensibilizzazione, di mediazione e di familiarizzazione, che va sviluppata con cura e credibilità. Accanto
all'identità ed ai confini più o meno netti delle diverse aggregazioni etniche è di fondamentale rilevanza
che qualcuno, in simili società, si dedichi all'esplorazione ed al superamento dei confini: attività che
magari in situazioni di tensione e conflitto assomiglierà al contrabbando, ma è decisiva per ammorbidire
le rigidità, relativizzare le frontiere, favorire l'inter-azione. 

Esplosioni di nazionalismo, sciovinismo, razzismo, fanatismo religioso, ecc. sono tra i fattori più
dirompenti della convivenza civile che si conoscano (più delle tensioni sociali, ecologiche o
economiche), ed implicano praticamente tutte le dimensioni della vita collettiva: la cultura, l'economia,
la vita quotidiana, i pregiudizi, le abitudini, oltre che la politica o la religione. Occorre quindi una grande
capacità di affrontare e dissolvere la conflittualità etnica. Ciò richiederà che in ogni comunità etnica si
valorizzino le persone e le forze capaci di autocritica, verso la propria comunità: veri e propri "traditori
della compattezza etnica", che però non si devono mai trasformare in transfughi, se vogliono mantenere
le radici e restare credibili. Proprio in caso di conflitto è essenziale relativizzare e diminuire le spinte che
portano le differenti comunità etniche a cercare appoggi esterni (potenze tutelari, interventi esterni, ecc.)
e valorizzare gli elementi di comune legame al territorio. 

9.

Una condizione vitale: bandire ogni violenza. 

Nella coesistenza inter-etnica è difficile che non si abbiano tensioni, competizione, conflitti: purtroppo la
conflittualità di origine etnica, religiosa, nazionale, razziale, ecc. ha un enorme potere di coinvolgimento
e di mobilitazione e mette in campo tanti e tali elementi di emotività collettiva da essere assai
difficilmente governabile e riconducibile a soluzioni ragionevoli se scappa di mano. 

Una necessità si erge pertanto imperiosa su tutte le altre: bandire ogni forma di violenza, reagire con la
massima decisione ogni volta che si affacci il germe della violenza etnica, che - se tollerato - rischia di
innescare spirali davvero devastanti e incontrollabili. Ed anche in questo caso non bastano leggi o
polizie, ma occorre una decisa repulsa sociale e morale, con radici forti: un convinto e convincente no
alla violenza. 

10.

Le piante pioniere della cultura della convivenza: gruppi misti inter-etnici 

Un valore inestimabile possono avere in situazioni di tensione, conflittualità o anche semplice
coesistenza inter-etnica gruppi misti (per piccoli che possano essere). Essi possono sperimentare sulla
propria pelle e come in un coraggioso laboratorio pionieristico i problemi le difficoltà e le opportunità

Utilizziamo i cookie per rendere il nostro sito Web il più intuitivo possibile. Se continui, supponiamo che tu acconsenta a questo.



13/1/2021 Fondazione | Alexander Langer | Stiftung

https://www.alexanderlanger.org/it/32/104 4/4

propria pelle e come in un coraggioso laboratorio pionieristico i problemi, le difficoltà e le opportunità

della convivenza inter-etnica. Gruppi inter-etnici possono avere il loro prezioso valore e svolgere la loro
opera nei campi più diversi: dalla religione alla politica, dallo sport alla socialità del tempo libero, dal
sindacalismo all'impegno culturale. Saranno in ogni caso il terreno più avanzato di sperimentazione della
convivenza, e meritano pertanto ogni appoggio da parte di chi ha a cuore l'arte e la cultura della
convivenza come unica alternativa realistica al riemergere di una generalizzata barbarie etnocentrica. 

(testo riveduto nel novembre 1994) 

___________________________________________

1) Il termine "etnico", "etnia" viene usato qui come il più comprensivo delle caratteristiche nazionali,
linguistiche, religiose, culturali che definiscono un'identità collettiva e possono esasperarla sino
all'etnocentrismo: l'ego-mania collettiva più diffusa oggi.

© 2004-2021 Fondazione | Alexander Langer | Stiftung

Utilizziamo i cookie per rendere il nostro sito Web il più intuitivo possibile. Se continui, supponiamo che tu acconsenta a questo.

https://www.facebook.com/fondazionealexanderlangerstiftung/

