
VITA  IN  CRISTO.  DONO  DA  ACCOGLIERE  

Settimana  della  Chiesa  Mantovana  –  Cattedrale,  18/09/2017  

      

  

VITA  è  la  parola-­‐guida  della  serata  e  attorno  ad  essa  ruotano  alcuni  passaggi  che  attirano  la  nostra  

attenzione  e  il  nostro  interesse:    

� Vita    

� Vita  donata    

� Vita  accolta    

� Vita  generata    

      

VITA    

Il  nostro  Sinodo  diocesano  è  stato  animato  dal  desiderio  espresso  dai  Greci  a  Filippo:  “Vogliamo  vedere  

Gesù”  (Gv  12,21).  Ma  il  desiderio  cresce  e  lo  stesso  Filippo  chiede  a  Gesù:  “«Signore,  mostraci  il  Padre  e  ci  

basta».  Chi  ha  visto  me,  ha  visto  il  Padre”  (Gv  14,8).  Gesù  porta  al  Padre,  uno  apre  sull’altro.      

Mi  sovviene  il  ricordo  di  un’esperienza  che  ho  vissuto  quando  un  amico  mi  ha  invitato  a  casa  sua  e  mi  ha  

introdotto  nella  sua  famiglia:  uno  presentava  l’altro,  conoscevo  l’uno  attraverso  l’altro.  In  quella  famiglia  

c’erano  delle  persone  in  relazione  e  la  relazione  era  la  via  della  conoscenza;  non  autopresentazioni,  ma  

ciascuno  si  premurava  di  presentare  l’altro,  ciascuno  aveva  tante  cose  da  dire  sull’altro,  me  lo  svelava,  me  

lo  faceva  incontrare.  Il  modo  di  esistere  nell’amore  era  un  po’  come  il  ‘cognome’  di  quelle  persone.      

Così  è  per  la  Santa  Trinità:  sono  tre  Persone  (persona  significa  “essere  in  relazione”);  l’una  apre  sull’altra:  lo  

Spirito  manifesta  il  Figlio,  il  Figlio  presenta  il  Padre.  E  il  loro  nome  comune?  È  VITA:  vita  come  comunione.  

Vita  beata,  felice  perché  legata  alle  persone  che  si  amano.      

Quando  Gesù  dice:  “Io  sono  la  Vita,  chi  crede  in  me  ha  la  vita,  sono  venuto  perché  abbiano  la  vita  e  

l’abbiano  in  abbondanza”  (Gv  10,10)  –  ma  potremmo  citare  tanti  altri  passi  del  NT  come  ad  esempio:  Chi  ha  

il  Figlio  ha  la  vita”  (1Gv  5,12)  –  capiamo  che  non  sta  parlando  di  vita  biologica  (cioè  della  natura  psico-­‐

somatica  che  ci  fa  sperimentare  la  vita  come  energia,  movimento)  ma  della  vita  come  relazione.  Questo  è  il  

modo  di  esistere  di  Dio:  uno  nell’altro.  “Tu  Padre  sei  in  me  e  io  in  Te”  (Gv  17,21).    

Questa  vita  è  vita  eterna.  Il  vangelo  di  Giovanni  distingue  tra  la  vita  come  bios  e  la  vita  come  zoé,  cioè  vita  

dell’Eterno.  Gesù  lo  precisa:  “Questa  è  la  vita  eterna,  che  conoscano  te,  Padre,  e  colui  che  hai  mandato”  (Gv  

17,3).  In  questo  contesto  il  verbo  ‘conoscere’  non  significa  avere  delle  informazioni,  ma  comunicare  a  

questa  vita  in  forza  di  una  partecipazione  alla  vita  dell’Eterno.  Da  sempre  Dio  ha  pensato  di  estendere  il  suo  

modo  di  esistere  agli  uomini  e  di  attirarli  nel  flusso  della  sua  comunione.  Nei  cieli,  secondo  il  suo  

beneplacito,  Dio  ci  ha  predestinati  a  partecipare  alla  sua  vita.  Nell’iconografia  cristiana  Dio  è  spesso  

rappresentato  con  un  occhio  che  allude  alla  visione  del  Padre:  mentre  contempla  e  ama  il  suo  Figlio  vede  in  



Lui  anche  tutti  noi,  ci  pensa  a  immagine  del  suo  Figlio,  ci  immagina  come  partecipi  della  vita  di  amore  che  

ha  con  il  suo  Figlio.  Nell’unigenito  Figlio  Gesù  è  pensata  e  amata  l’umanità.  Il  Figlio  contiene  in  sé  la  

molteplicità  dei  figli.  La  benedizione  che  il  Padre  ci  ha  dato  nel  Figlio  dall’eternità  si  attua  nel  tempo.    

Dio,  in  un  unico  atto,  dona  all’uomo  la  vita  e  la  vita  come  relazione,  dona  il  bios  perché  riceva  la  zoé.    

La  creazione  è  il  Giardino  della  relazione:  tutto  è  cibo  perché  nutre  la  relazione  di  Adamo  con  Dio,  ogni  

elemento  dell’Eden  ricorda  Dio  e  stringe  a  lui  (la  brezza,  i  fiori,  i  frutti,  Eva…).  La  pienezza  di  vita  è  pienezza  

di  relazione.  Il  peccato  di  Adamo  è  l’interruzione  della  relazione  con  Dio  e  perciò  è  una  diminuzione  

dell’essere  di  Adamo.  Volendo  essere  il  padre  di  se  stesso,  Adamo  perde  la  vita  come  relazione  e,  tagliato  

fuori  il  soffio  divino,  non  gli  resta  che  un’esistenza  biologica,  chiusa  nella  sua  autonomia.  Cambia  il  modo  di  

esistere  dell’uomo:  fa  la  sua  comparsa  l’uomo  ricurvo  su  se  stesso,  che  chiamiamo  ‘individuo’,  non  più  

costituito  dalle  relazioni,  segnato  dal  limite,  dalla  mortalità,  dall’isolamento.  Perdere  la  relazione  con  Dio  ha  

significato  per  l’uomo  la  perdita  della  gloria,  di  una  vita  avvolta  dallo  Spirito,  una  vita  che  manifesta  Dio  e  

perciò  è  incorruttibile  e  beata.      

L’uomo,  degradato  a  un  livello  di  vita  più  basso  e  insufficiente  alle  sue  aspirazioni  di  felicità,  di  durata,  di  

pienezza,  ha  nostalgia  della  vita  perduta.  Cerca  di  recuperare  la  sua  grandezza  o  verso  l’alto  percorrendo  

una  via  ‘ideale’  (si  sforza  di  correggere  e  perfezionare  la  sua  natura  limitata  e  deficitaria)  oppure  verso  il  

basso,  soddisfacendo  i  suoi  impulsi  e  desideri  passionali.      

      

VITA  DONATA    

La  vita  (come  vita  relazionale)  non  è  un  prodotto  dell’uomo.  L’uomo  peccatore  è  protagonista  e  gestore  

della  vita;  immagina  di  poter  produrre  anche  l’amore,  di  gestire  i  rapporti,  di  conquistare  il  rapporto  

perduto  con  Dio  mediante  i  suoi  sforzi  e  le  sue  prestazioni.  Questo  profilo  traspare  dalle  parole  di  quel  tale  

che  rivolge  a  Gesù  la  domanda:  “Cosa  devo  fare  per  avere  la  vita  eterna?”  (Mc  10,17).  Soffermiamoci  su  

questa  scena  evangelica.  L’accento  cade  sugli  sforzi  che  l’uomo  deve  compiere  per  elevarsi  all’altezza  del  

cielo,  secondo  il  cliché  religioso  delle  osservanze,  delle  pratiche  legate  ai  comandamenti,  delle  opere  

buone.  È  un’impostazione  del  rapporto  con  Dio  secondo  la  mentalità  dei  doveri  da  osservare  per  essere  

graziati,  per  “meritare”  e  ottenere  in  premio  la  benevolenza  di  Dio.  Il  tale  ha  fatto  tutto,  ma  Gesù  gli  dice:  

“Una  cosa  sola  ti  manca”  che  possiamo  tradurre  anche  così:  “Uno  ti  manca”  (Mc  10,21).  L’aspetto  di  vita  

che  non  può  darsi  –  e  che  è  decisivo  –  è  la  relazione  con  il  Padre,  l’unico  che  può  generare  nell’uomo  la  vita  

eterna  che  desidera.  Ma  questo  eccede  le  possibilità  dell’uomo,  perché  questa  vita  è  una  partecipazione  

alla  vita  di  Dio,  è  il  suo  Soffio.    

Riguardo  alla  religione  basata  sull’osservanza  delle  leggi,  l’apostolo  Paolo  ammonisce  che  “la  lettera  uccide”  

(2Cor  3,6);  è  morta  e  non  può  conferire  la  vita  (cf  Gal  3,21),  perché  la  legge  non  ti  mette  in  rapporto  con  

Dio.  È  la  fede,  cioè  l’accoglienza  che  apre  a  ricevere  questa  vita.  La  fede  ridotta  a  legge,  a  religione  secondo  

la  mentalità  dei  doveri  e  dei  meriti,  è  un  giogo  pesante  proprio  perché  non  conferisce  la  Vita  (cf  Gal  5,1),  a  



differenza  del  giogo  di  Gesù  che  è  dolce  (cf  Mt  11,29-­‐30).    Fallito  l’incontro  con  Gesù,  con  la  Grazia,  l’uomo  

se  ne  va  triste  perché  torna  a  sottostare  al  giogo  della  sua  religiosità  senza  Padre,  chiuso  nella  sua  bravura  

senza  relazione  che  da  vita.  Molti  se  ne  sono  andati  dalla  Chiesa  perché  non  hanno  trovato  nel  

cristianesimo  la  gioia  della  comunione;  hanno  sperimentato  un  camminare  dietro  a  Cristo  senza  vedere  più  

in  lui  la  perla  preziosa,  il  tesoro  che  ti  impone  di  rifare  la  classifica  di  tutti  i  tesori  umani.  La  lieta  notizia  

dell’amore  del  Padre  è  stata  ridotta  a  un  imperativo  etico,  a  una  serie  di  valori  astratti  senza  linfa  vitale.    

Gesù  apre  la  via  per  passare  dalla  lettera  allo  Spirito  e  dice  al  suo  interlocutore:  Segui  me.  È  nella  Pasqua  di  

Gesù  che  l’umanità  è  rifatta  e  si  apre  il  passaggio  al  Padre.  La  nostra  Pasqua  personale  è  il  battesimo.  Nelle  

acque  battesimali  un  modo  di  esistenza  muore  e  ne  appare  un  altro:  nuore  l’uomo  vecchio  (l’individuo)  e  il  

peccatore  viene  rigenerato  come  persona  in  relazione.  Dal  grembo  battesimale  emerge  l’uomo  nuovo  che  

ha  il  volto  del  figlio.    

Il  battesimo  rimane  per  molti  cristiani  come  un  pacco  regalo  ricevuto  e  mai  aperto.  Anche  perché  si  è  stati  

battezzati  da  piccoli,  in  molti  casi  non  si  è  vissuto  in  contesti  umani  in  cui  si  respirava  una  cultura  secondo  il  

battesimo.  Non  manca  il  dono,  manca  la  scoperta  e  l’accoglienza  del  dono.  Usando  ancora  un’immagine:  è  

possibile  conservare  la  candela  ricevuta  nel  battesimo  senza  accenderla.  Il  fuoco  vivo  dello  Spirito  riaccende  

la  fede  così  che  il  dono  della  vita  nuova  possa  ardere,  consumarsi  nella  relazione  con  il  Padre  e  fondersi  con  

le  altre  candele  dei  battezzati  e  formare  il  corpo  ecclesiale.        

      

VITA  ACCOLTA    

Accogliere  il  dono  battesimale,  non  significa  accogliere  un’idea,  un’informazione  in  più,  aderire  a  un  

programma  etico  nobile  e  impegnativo,  ma  accogliere  il  dono  di  una  relazione  che  rende  partecipi  della  vita  

di  Dio  che  è  comunione.  La  soglia  da  oltrepassare  per  entrare  in  questa  vita  è  la  nostra  adesione.  Ricordate  

che  il  rito  del  battesimo  prevede  quelle  interrogazioni:  rinunci?  (al  modo  di  esistere  contrario  al  Regno,  

secondo  il  peccato  e  la  logica  divisiva  di  Satana),  credi?  (che  significa  aderisci,  ti  unisci  a  Cristo).    

Ci  sono  delle  resistenze  all’accoglienza  della  Vita,  anche  in  chi  è  già  battezzato.  All’origine  delle  chiusure  c’è  

il  sospetto  che  Dio  non  è  paterno,  non  è  il  padre  che  genera  vita.  Si  insinua  un  sordo  rancore  contro  Dio  

percepito  come  avversario  della  nostra  felicità,  come  antagonista  di  una  vita  promettente.  Il  peccato  ha  

sporcato  l’immagine  di  Dio:  il  Volto  del  Padre  è  come  andato  in  dissolvenza,  sostituito  dalla  faccia  oscura  e  

dura  di  un  padrone  che  impone,  che  vieta,  che  esige  e  non  è  mai  soddisfatto,  chiede  cose  che  costano  

sacrificio,  procura  sofferenze  e  promette  ritorsioni,  in  una  parola:  è  nemico  della  vita  e  della  gioia.    

Questo  sordo  rancore  ha  come  sua  causa  la  legge  che  è  maledizione  perché  ci  tiene  schiavi  di  questo  Dio  

percepito  come  padrone  severo  (cf  Rm  8).  Ne  è  uscita  la  religione  dei  no,  del  tu  devi  /non  devi.  C’è  una  

versione  moderna  di  questo  sordo  rancore  contro  Dio,  avvertita  su  scala  universale:  di  fronte  agli  stermini,  

all’olocausto,  ai  genocidi  ci  si  chiede  dov’è  Dio  e  perché  permette  tanta  sofferenza,  specie  il  dolore  degli  

innocenti.    



Ho  fatto  queste  riflessioni  per  dire  che  l’accoglienza  della  Vita  in  Cristo  ha  come  premessa  necessaria  quella  

di  purificare  l’immagine  di  Dio,  cioè  di  svelare  nell’uomo  interiore  la  vera  identità  di  Dio.  E  questo  processo  

spirituale  porterà  a  purificare  anche  l’immagine  che  l’uomo  ha  di  se  stesso,  soprattutto  lo  guarirà  dal  

sospetto  che  serpeggia  dentro:  io  non  sono  amabile,  io  devo  comprare  l’amore,  io  devo  meritarlo.  La  radice  

del  peccato  si  manifesta  nella  diffidenza  verso  ogni  tipo  di  relazione,  non  solo  con  Dio  ma  anche  con  gli  

altri:  si  fa  strada  la  convinzione  che  la  relazione  ha  un  costo  che  penalizza,  che  fare  spazio  a  un  altro  

significa  perdere  se  stessi,  rinunciare  ad  affermare  se  stessi.  È  la  logica  secondo  la  mentalità  dell’individuo:  

solo  se  mi  faccio  valere,  se  sono  l’epicentro  della  realtà  affermo  il  mio  valore  assoluto,  come  diversità  e  

unicità  rispetto  agli  altri.    

L’accoglienza  implica  un  momento  negativo  della  purificazione,  della  liberazione  da  questo  modo  di  

esistere  individuale.  È  il  versante  di  morte  iscritto  nel  battesimo.  Nella  lettera  ai  Romani  Paolo  dice:  “Non  

siete  più  schiavi,  per  ricadere  nella  paura  ma  figli”  (cf  8,15).  E  figli  liberi!  Per  accogliere  la  vita  nuova  bisogna  

accettare  questa  morte:  “Rinunciate  a  Satana?”  Significa  rinunciare  al  modo  di  esistere  dell’individuo.  Due  

uomini  convivono  anche  dentro  il  cuore  del  battezzato:  il  vecchio  e  il  nuovo.  Quale  dei  due  avrà  il  

sopravvento?  Quello  che  nutriamo  di  più.  Ogni  giorno  sentiremo  le  spinte  dell’uomo  vecchio  che  tenta  di  

riprendere  potere  sul  trono  del  cuore.  Dobbiamo  intervenire  per  non  assecondare  i  suoi  richiami  e  questa  è  

la  ‘mortificazione’  che  consiste  nel  non  accogliere  ciò  che  potrebbe  rinforzare  la  mentalità  individuale.  Ma  

ben  più  importante  è  concentrarsi  sulla  accoglienza  di  ciò  che  irrobustisce  la  creatura  nuova,  che  genera  in  

noi  vita  relazionale,  che  ci  rende  più  persone.  Occuparsi  della  crescita  dell’uomo  nuovo  significa  

concentrarsi  sulle  fonti  che  nutrono  la  vita  nuova  con  lo  Spirito  di  Cristo:  la  liturgia  dell’altare  e  del  cuore,  

l’ascolto  della  Parola,  la  vita  ecclesiale,  il  servizio.    

      

L’accoglienza  avviene  non  senza  lo  Spirito  Santo    

Prima  della  sua  Pasqua  Gesù  promette:  “Apertamente  vi  parlerò  del  Padre”  (Gv  16,25).  Dopo  la  Pasqua  si  

apre  il  tempo  in  cui  lo  Spirito  ci  guiderà  alla  verità  intera  (cf  Gv  16,13)  che  è  la  conoscenza  piena  di  Dio  

come  Padre  e  dell’uomo  come  figlio.    

Lo  Spirito  ci  dischiude  il  vero  volto  di  Dio:  Padre  tenerissimo  che  non  ha  risparmiato  il  suo  Figlio  per  noi.  

Conduce  gli  uomini  alla  piena  verità  ‘teo-­‐logica’,  evangelizza  le  profondità  del  cuore  e  dell’immaginario  per  

andare  a  correggere  quella  conoscenza  di  Dio  distorta  dal  peccato  che  alimenta  il  sospetto  e  il  rancore  

verso  di  Lui.  Per  darci  la  vera  conoscenza  del  Padre,  lo  Spirito  deve  convincere  l’uomo  quanto  al  peccato  che  

è  rifiutare  Dio.  Gesù  usa  addirittura  il  verbo  più  forte  del  rigetto  che  è  ‘odiare  me  e  il  Padre  mio’  (cf  Gv  

15,24).    

Nella  preghiera  per  eccellenza  allo  Spirito  Santo  la  Chiesa  prega  così:  “Facci  conoscere  l’amore  del  Padre”  

(Veni  creator).  Lo  Spirito  effonde  nei  cuori  la  sua  rugiada,  ci  comunica  l’amore  del  Padre  –  cioè  la  sua  

relazione  con  noi  –  e  non  solo  ci  da  una  conoscenza  astratta  ma  il  sentimento  vivo  della  paternità  di  Dio.  



Non  solo  ci  fa  conoscere  il  Padre  ma  ci  fa  ‘essere’  nel  Padre  (cf  1Gv  4,13),  ci  dà  accesso  al  mistero  intimo  di  

Dio,  ci  nasconde  con  Cristo  in  Dio  (cf  Col  3,3),  nel  seno  del  Padre.    

Conoscere  il  Padre  è  la  vita  eterna  (cf  Gv  17,3):  vita  non  come  astrazione,  vita  come  rapporto  concreto,  da  

persona  a  persona,  che  significa  sperimentare,  percepire.  Lo  Spirito  è  presenza-­‐amore  del  Padre.  Lo  Spirito  

ci  infonde  il  sentimento-­‐percezione  esperienziale  della  figliolanza.    

La  relazione  è  triangolare:  non  io  e  Dio,  ma  io-­‐lo  Spirito  e  il  Padre.  L’esperienza  della  paternità  è  mediata:  

partecipiamo  alla  figliolanza  di  Gesù;  agisce  in  noi  lo  Spirito  del  Figlio  suo,  lo  Spirito  che  grida  in  noi:  “Abbà!  

Padre!”.  (Gal  4,6)    

Un  padre  della  Chiesa,  Diadoco  di  Fotica  (fine  IV  secolo),  scrive  che  lo  Spirito  si  comporta  come  una  madre  

che  insegna  al  proprio  bambino  a  dire  ‘papà’  e  ripete  tale  nome  con  lui,  finché  lo  porta  all’abitudine  di  

chiamare  il  padre  anche  nel  sonno.  Sboccia  così  il  sentimento  filiale  che  riconosce  in  Dio  l’Abba,  il  caro  

padre.  Questa  è  la  “rinascita  dallo  Spirito”.    

Aiuterebbe  la  presa  di  coscienza  di  questa  vita  che  pulsa  dentro  il  fatto  di  proclamare  con  grande  solennità  

nelle  nostre  liturgie  il  Padre  nostro.  Quest’anno  potremmo  essere  particolarmente  attenti  a  questo  ‘apice’  

della  liturgia:  tutta  la  preghiera  ci  porta  al  Padre.    

      

L’accoglienza  è  una  sinergia,  implica  un  dialogo  tra  lo  Spirito  e  la  libertà    

Solo  lo  Spirito  conosce  la  volontà  di  Dio  su  di  me  e  mi  può  suggerire,  ispirare  come  io  posso  diventare  quel  

volto  di  figlio/a  da  presentare  come  dono  al  Padre.  Nessuno  conosce  come  il  Padre  vuole  generare  in  me  la  

vita  filiale  se  non  lo  Spirito  che  mi  è  dato  alla  maniera  di  una  unzione  che  permane  in  me  e  che  da  dentro  

mi  istruisce  (cf  1Gv  2,20.27).  Allo  Spirito  sono  legati  verbi  dinamici,  di  movimento  in  avanti:  muove,  guida,  

parla  delle  cose  future.  “Tutti  quelli  che  sono  guidati  dallo  Spirito,  costoro  sono  figli  di  Dio”  (Rm  8,14).  Più  il  

battezzato  è  sintonizzato  con  la  volontà  del  Padre  suggerita  dallo  Spirito  e  più  è  generato  come  figlio.  Più  

accoglie  questa  vita  e  più  cresce  in  questa  identità.  Quella  del  cristiano  è  una  identità  personale,  cioè  

relazionale:  Tu  es,  ergo  sum  (Tu  sei  Padre,  io  sono  figlio).  L’identità  è  dinamica,  come  cresce  la  conoscenza  

nelle  relazioni  umane  così  cresce  la  conoscenza  tra  noi  e  il  Padre.  C’è  un  approfondimento  continuo  della  

identità  per  strati  successivi  e  sempre  più  profondi  (come  le  scatole  cinesi).  La  vocazione  cristiana  è  comune  

a  tutti:  è  la  chiamata  alla  figliolanza,  ma  c’è  come  una  vocazione  nella  vocazione,  è  la  chiamata  a  

personalizzare  in  maniera  originale  la  figliolanza.  Tutti  figli,  ma  nella  molteplicità  delle  figliolanze.  Ogni  

santo  ha  realizzato  in  pienezza  la  figliolanza,  ma  nessun  santo  è  la  fotocopia  di  un  altro.    

Crescere  come  figlio  nel  tempo  significa  che  il  mio  volto  personale  si  delinea  e  appare  sempre  più  nitido  e  

caratterizza  la  mia  identità  in  maniera  stabile:  questo  significa  entrare  nel  riposo  di  Dio,  nella  relazione  

stabile  che  da  felicità.  La  terra  promessa  era  terra  di  felicità  per  il  popolo  ebraico,  la  carne  di  Cristo  è  la  

nostra  terra  promessa:  raggiunta  la  comunione  con  Lui  siamo  portati  nella  vita  della  santa  Trinità  e  questo  è  

il  nostro  riposo,  la  nostra  felicità.    



Riconoscere  e  accogliere  Dio  come  proprio  Padre  è  possibile  in  Cristo,  nella  sua  Pasqua,  che  significa  nella  

manifestazione  del  vero  volto  di  Dio  come  Padre,  misericordia  infinita,  che  perdona  le  colpe,  rigenera  il  

peccatore,  ridona  il  volto  di  figlio.  Dentro  questa  esperienza  pasquale  cambia  l’idea  che  uno  ha  di  se  stesso:  

sono  figlio/a  non  schiavo,  non  figliastro  sgradito,  fuggiasco  perché  colpevole.  Quello  della  figliolanza  è  il  

sentimento  stabile  del  cuore  del  cristiano  che  prevale  su  ogni  sensazione  del  peso  delle  colpe,  del  

fallimento  della  vita.    

      

L’accoglienza  è  una  attività  costante  e  dall’approfondimento  della  relazione  con  il  Padre  dipende  il  

consolidarsi  dell’identità  filiale    

Diventare  figlio/a,  accogliere  il  dono  battesimale,  è  un  processo  che  dura  tutta  la  vita.  Detto  con  una  parola  

-­‐  a  prima  vista  difficile  –  la  vita  intera  è  il  processo  della  nostra  “cristificazione”.  Portiamo  già  l’immagine  del  

Figlio  come  abbozzata  e  lungo  la  nostra  storia  si  delineano  le  forme  e  i  colori,  così  che  il  volto  del  cristiano  

assomiglia  sempre  più  a  quello  di  Gesù.    

Non  si  è  stati  battezzati  una  volta  per  poi  uscire  dal  fonte  battesimale!  Il  rito  liturgico  è  stato  compiuto  in  

un  giorno  preciso,  ma  lungo  tutta  la  vita  restiamo  immersi  nella  grazia  ricevuta  e  ogni  giorno  diventiamo  

più  figli.  La  vita  in  Cristo  si  vive  nella  misura  in  cui  viene  accolta.    

Ogni  istante  della  vita  umana,  nelle  diverse  circostanze,  lo  possiamo  vivere  alla  maniera  di  Gesù,  da  figli,  

uniti  alla  sua  Pasqua,  oppure  da  increduli,  da  individui,  affermando  una  mentalità  non-­‐filiale.  L’istante  

diventa  battesimale:  se  lo  accogli  come  un’occasione  per  fare  la  tua  Pasqua  lo  condividi  con  il  Padre  e  

quell’istante  segna  un  momento  di  crescita,  un  approfondimento  della  tua  identità  filiale;  se  lo  vivi  in  

autonomia,  organizzando  le  cose  senza  tener  conto  del  Padre,  rafforzi  la  tua  identità  di  individuo.  Non  c’è  

altra  possibilità  di  approccio  all’istante:  o  siamo  aperti  o  siamo  chiusi  alla  relazione;  l’effetto  è  che  a  ogni  

situazione  rispondo  con  un  atteggiamento  che  mi  rafforza  come  individuo  o  come  persona.    

Il  ragionamento  però  è  più  complesso  perché  in  noi  non  ci  sono  dei  Sì  e  dei  No  ‘netti’,  ‘pieni’,  detti  una  volta  

per  tutte.  I  nostri  Sì  iniziano  timidamente  e  si  compiono  progressivamente.  La  libertà  si  apre  allo  Spirito  a  

poco  a  poco.  Lo  Spirito  attira  e  non  fa  violenza;  per  questo  alla  persona  dello  Spirito  si  associa  spesso  la  

caratteristica  dell’umiltà:  Lui  è  la  pienezza,  vorrebbe  comunicarci  tutto  il  dono  di  Dio,  ma  poi  si  adatta  alle  

nostre  misure,  è  umile  e  si  infila  sotto  le  pieghe  della  nostra  umanità.  L’umiltà  dello  Spirito  è  resa  

nell’iconografia  attribuendogli  il  colore  bianco,  il  colore  che  si  mescola  a  tutti  gli  altri  colori,  si  confonde  con  

loro,  diventa  un  tutt’uno  con  loro.    

Più  la  nostra  volontà  accoglie  lo  Spirito  e  più  avviene  l’innesto  in  Cristo,  istante  dopo  istante,  e  aderendo  in  

ogni  istante  alla  volontà  del  Padre  per  noi  in  quella  circostanza  avviene  una  introduzione  più  profonda  alla  

comunione,  stringiamo  un  legame  più  stretto  con  il  Padre,  siamo  più  figli,  consentiamo  al  Padre  di  amarci  e  

di  generarci  come  figli.  Ogni  consenso  è  un  accesso  alla  relazione.  Avviene  una  conformazione  a  Cristo  



sempre  più  forte  nella  vita:  i  nostri  pensieri  si  inseriscono  sul  pensiero  di  Cristo,  c’è  una  trasformazione  

della  mentalità,  della  sensibilità,  della  volontà,  dell’operatività.    

Per  capire  questo  processo  di  filiazione  progressiva  lo  dobbiamo  guardare  nei  santi.  Li  paragono  a  un  

cristiano  visto  alla  lente  di  ingrandimento:  il  santo  è  un  figlio  maturo,  con  un  rapporto  perfetto  con  il  Padre,  

fatto  di  confidenza,  di  infanzia  spirituale,  di  gioia  nel  compiere  la  sua  volontà.  Se  vogliamo  capire  

l’esperienza  filiale  guardiamo  i  santi:  in  loro  accade  ciò  che  in  modo  più  debole  avviene  in  ogni  credente,  

ma  ciascuno  di  noi  è  un  santo  potenziale.  La  vocazione  personale  è  realizzare  il  ‘mio’  volto  perfetto  di  figlio,  

figlia.  Nei  santi,  la  piena  accoglienza  genera  la  somiglianza  perfetta  a  Cristo.    

      

Chi  è  più  disponibile  ad  accogliere  la  vita  in  Cristo  sono  i  poveri.  È  curioso  che  quando  Gesù  ha  proposto  il  

Vangelo  del  Regno,  questa  bella  notizia  l’hanno  accolta  soprattutto  i  poveri,  gli  afflitti,  i  perduti,  i  peccatori,  

gli  esclusi  dal  sistema  religioso,  tutti  coloro  che  non  erano  già  consolati,  soddisfatti  della  vita  umana,  perché  

in  questa  vita  della  natura  soffrivano:  il  dolore  fisico,  il  limite  morale,  l’insoddisfazione,  la  paura  di  morire,  

la  nausea  del  peccato  (se  fare  un  peccato  può  essere  piacevole,  stare  nel  modo  di  vita  del  peccato  è  

pesante).    Costoro  sperimentano  il  limite  come  luogo  della  comunione:  nelle  loro  vite  umane  ferite  e  

diminuite  si  crea  la  feritoia  per  l’ingresso  della  Vita  risorta  di  Cristo.    

È  molto  importante  sottolineare  che  questa  Vita  non  è  una  teoria  elaborata,  accessibile  a  pochi,  ma  è  una  

Salvezza  per  chi  non  ce  la  fa  più.  I  misteri  del  Regno  li  hanno  colti  soprattutto  i  piccoli,  quelli  che  non  erano  

dotti,  nobili,  potenti,  ma  ritenuti  la  spazzatura  del  mondo.  Quello  di  stasera  non  è  un  discorso  ad  alto  livello  

che  va  bene  per  pochi  che  sono  già  bravi  e  attrezzati  a  capire  le  cose  di  chiesa;  la  promessa  di  Vita  è  dono  

per  i  poveri  che  si  riconoscono  bisognosi  e  si  aprono  a  riceverlo.    

Impariamo  a  convocare  i  poveri  nella  chiesa,  non  solo  ad  assisterli.  Sono  ospiti  privilegiati  alla  mensa  del  

Regno  e  proprio  costoro  diventano  gli  annunciatori  efficaci  del  dono  per  altri  poveri.    

      

Più  accogliamo  questa  Vita  e  più  si  rinnova  il  nostro  sguardo  sulla  vita    

In  Gesù  è  la  Vita.  San  Giovanni  dice  che  la  Vita  è  Luce  per  gli  uomini  (cf  1,2-­‐3).  Questa  Vita  di  comunione  

illumina,  cioè  dà  una  ‘visione’  sulla  vita  umana,  ce  la  fa  interpretare,  ci  rende  capaci  di  leggerla  in  

profondità.    

Come  guardare  la  vita  umana  da  credenti,  da  battezzati?  Ho  cercato  di  far  comprendere  questa  sera  come  

la  vita  è  multistrato.  C’è  bios  e  c’è  zoé,  c’è  la  vita  come  fatto  naturale  e  c’è  la  vera  Vita  che  è  la  

partecipazione  alla  relazione  che  Gesù  ha  con  il  Padre.  “Io  sono  la  Vita  e  la  Verità”:  la  vita  vera  è  Cristo,  Vita  

nostra.  Ci  è  donato  un  occhio  luminoso  che  è  capace  di  guardare  in  modo  congiunto  i  vari  livelli  della  vita.  

Non  c’è  un  solo  livello  di  vita.  Uno  sguardo  che  non  tiene  insieme  i  vari  livelli,  non  simbolico,  non  è  

cristiano.  La  vita  non  è  monostrato  ma  multistrato.    



Gesù  a  Nicodemo  dice  che  bisogna  “rinascere”  (cf  Gv  3,5-­‐6).  Nicodemo  dapprima  pensa  monostrato:  come  

è  possibile  tornare  nel  grembo  della  madre  e  nascere  dalla  natura  una  seconda  volta?  Gesù  dice  che  si  

tratta  di  nascere  ‘di  nuovo’,  ‘dall’alto’.  Significa  che  Dio  trasmette  all’uomo  la  vita  per  il  tramite  dei  genitori  

che  concepiscono  e  partoriscono  una  vita  biologica  (la  carne  e  sangue)  ma  che  –  con  la  loro  fede  –  sono  gli  

strumenti  attraverso  cui  il  Padre  ci  rigenera  dall’alto.  Lo  sguardo  simbolico-­‐sapienziale  dei  cristiani  sulla  vita  

è  multistrato:  la  vita  biologica  ci  è  data  per  ricevere  un’altra  vita,  non  più  vita  dalla  carne  e  dal  sangue,  ma  

da  acqua  che  è  Spirito.  Lo  esprime  bene  san  Paolo  quando  dice:  “Questa  vita  che  vivo  nel  corpo  la  vivo  nella  

fede  in  Gesù  che  mi  ha  amato  e  ha  dato  se  stesso  per  me”  (Gal  2,20).  La  vita  cristiana  non  è  un’altra  vita,  è  

la  vita  umana  che  unita  a  quella  di  Cristo  diventa  divino-­‐umana.  Accogliere  questa  Vita  significa  

trasfigurare/trasformare  la  nostra  umanità  perché  diventi  umanità  in  Cristo.    

Tutto  si  trasforma  se  lo  guardiamo  sui  due  livelli.  Facciamo  qualche  esempio:  la  ricchezza  e  i  beni  che  ci  

appartengono  raggiungono  il  loro  compimento  non  nel  possesso  e  nel  godimento  sensibile  ma  quando  

diventano  l’ambito  per  scambiarsi  l’amore  e  dunque  la  felicità.  Così  pure  la  verità  dell’eros  e  della  

corporeità  si  compie  non  nell’istante  magico  del  godimento  individuale  ma  nella  vita  di  coppia  come  amore  

coniugale.  Il  compimento  dell’umano  nella  divino-­‐umanità  di  Gesù  si  vede  soprattutto  nelle  esperienze  di  

vita  diminuita:  il  corpo  sofferente,  malato,  menomato.  Dove  sta  il  compimento  di  una  vita  umana,  a  quali  

condizioni  (da  quando  e  fino  a  quando)  è  degna  di  essere  vissuta?    

Voglio  riferirvi  a  riguardo  la  testimonianza  che  mi  ha  raccontato  lo  zio  di  un  bambino  vissuto  meno  di  due  

ore;  scrive  così:  “Ha  vissuto  tutta  la  sua  vita  nelle  braccia  di  sua  mamma  e  suo  papà.  È  stata  una  forte  

esperienza  di  fede  perché  questa  è  l’essenza  del  cristiano:  quella  di  vivere  da  figlio”.  È  stato  battezzato,  è  

diventato  figlio  del  Padre  e  tutta  la  sua  esistenza  è  stata  lì  nelle  braccia  dei  genitori  che  lo  hanno  poi  

affidato  alle  mani  del  Padre.  Se  quei  genitori  avessero  deciso  di  abortire  (come  aveva  suggerito  la  maggior  

parte  delle  persone)  quel  bambino  non  sarebbe  nato,  ma  sarebbe  rimasto  solo  un  numero  e  loro  non  

sarebbero  diventati  genitori.  Con  la  loro  accoglienza  quel  bimbo  non  è  rimasto  solo  un  numero,  e  loro  

hanno  vissuto  l’esperienza  vera  della  genitorialità.  È  passato  attraverso  questa  vita  e  nel  breve  tratto  di  due  

ore  l’ha  portata  a  compimento:  è  stato  figlio  di  un  uomo  e  una  donna  che  l’hanno  concepito  nell’amore,  ha  

dato  loro  l’esperienza  di  essere  genitori,  ha  ricevuto  la  vita  di  Dio  e  vi  è  entrato  subito  in  pienezza.    

      

  LA  VITA  GENERATA    

Generare  Vita    

Generare  è  un  verbo  che  ‘include’.  Se  ci  chiediamo:  dove  nasce  un  bimbo?  La  risposta  è:  dall’amore  di  due  

che  si  uniscono;  è  l’amore  dei  due  che  include  il  terzo  e  che  lo  genera  alla  vita.    

La  Chiesa  genera  nel  battesimo,  quando  libera  l’uomo  da  un  modo  di  esistere  che  produce  morte  –  quello  

dell’individuo  (che  comporta  solitudine,  tristezza,  separazione)  –  e  lo  genera  alla  comunione,  che  è  il  modo  



di  vivere  di  Dio  e  porta  con  sé  pienezza,  beatitudine,  durata.  L’Eucaristia  nutre  ripetutamente  questa  Vita  

ricevuta  nel  battesimo.    

Siccome  questa  vita  è  relazionale  uno  non  la  impara  da  sé  stesso,  ma  gli  viene  trasmessa.  Nelle  iniziazioni  

pagane  (anche  nelle  nuove  iniziazioni  culturali  di  matrice  non  religiosa)  uno  impara  ad  affrontare  la  vita  da  

se  stesso,  da  protagonista,  da  autosufficiente.  Il  complesso  dei  passaggi  iniziatici  serve  a  far  vedere  che  

passa  dallo  stato  infantile  o  giovanile  a  quello  adulto  perché  non  ha  più  bisogno  degli  altri:  è  un  uomo  in  

grado  di  fare  se  stesso.    

Nell’iniziazione  cristiana  il  processo  è  inverso:  per  i  cristiani  essere  introdotti  nella  vita  in  Cristo  significa  dis-­‐

individualizzarsi  sempre  più  e  assumere  capacità  di  relazioni  sempre  più  ampie,  comprensive,  inclusive  per  

dilatarsi  a  misura  del  Corpo  intero  di  Cristo.  Il  cristiano  maturo,  pienamente  introdotto  in  questa  vita,  è  

dunque  un  universo  in  espansione  che  include  in  sé  l’intera  comunione  dei  santi  e  dei  viventi  (uomini  del  

presente  e  del  passato,  creature  cosmiche  e  esseri  angelici).    

Il  vero  valore  della  Tradizione  è  la  trasmissione  di  fede  che  genera  Vita.  La  Vita  in  Cristo  non  mi  è  passata  in  

astratto,  ma  attraverso  tante  relazioni  con  i  credenti  di  oggi,  di  ieri,  gente  che  non  ho  mai  visto  ma  che  

incontro  nella  comunione  dei  santi.  Sant’Efrem,  sant’Anselmo,  San  Luigi  mi  accompagnano  ad  apprendere  

l’arte  di  come  si  accoglie  la  vita  di  Dio.    

Nella  Chiesa  noi  apprendiamo  il  modo  di  esistenza  di  Dio  che  è  l’amore.  Ma  l’amore  non  è  una  maniera  di  

comportarsi,  né  un  sentimento  nei  confronti  degli  altri;  è  la  Vita  di  comunione  accolta  che  poi  si  esprime  

nelle  tante  forme  della  vita  comunitaria.  Nella  Chiesa  c’è  l’apprendistato  dell’amore  di  Dio:  “Carissimi,  

amiamoci  gli  uni  gli  altri,  perché  l’amore  è  da  Dio:  chiunque  ama  è  stato  generato  da  Dio  e  conosce  Dio.  Chi  

non  ama  non  ha  conosciuto  Dio  perché  Dio  è  amore”  (1Gv  4,7-­‐8).  Possiamo  fare  comunità  nella  misura  in  

cui  accogliamo  il  dono  della  comunione  che  Dio  ci  fa.  La  Chiesa  diventa  il  luogo  della  comunione  e  la  

comunione  dei  fratelli  mi  genera  come  persona  capace  di  accogliere  l’amore  del  Padre  e  di  trasmetterlo  e  

condividerlo  con  i  fratelli:  “Chiunque  crede  che  Gesù  è  il  Cristo,  è  stato  generato  da  Dio;  e  chi  ama  colui  che  

ha  generato,  ama  anche  chi  da  lui  è  stato  generato.  In  questo  conosciamo  di  amare  i  figli  di  Dio:  quando  

amiamo  Dio  e  osserviamo  i  suoi  comandamenti”  (1Gv  5,1-­‐2).    

      

La  missione  di  annunciare  il  dono  e  invitare  ad  accoglierlo    

La  vita  di  comunione  (l’essere  ‘uno  dentro  l’altro’)  è  un  dono  ricevuto  dall’alto.  Prima  che  oggetto  di  una  

teoria,  il  dono  chiede  di  essere  mostrato.  Le  teorie  si  dimostrano,  la  Vita  la  mostrano  coloro  che  la  vivono.    

Far  vedere  il  dono  è  la  nostra  missione.  “Vedranno  le  vostre  opere  buone  e  glorificheranno  il  Padre  vostro”  

(Mt  5,16).  Qui  non  si  tratta  di  opere  esteriori,  attività  o  strutture,  ma  dell’opera  che  ricorda  Dio,  che  rinvia  a  

Lui  come  Padre,  che  lo  testimonia  e  manifesta.  E  quest’opera  non  può  che  essere  la  figliolanza  e  la  vita  dei  

figli  ricorda  il  Padre.  Ma  questo  significa  che  la  figliolanza  è  visibile  e  riconoscibile  dalla  fraternità.    



Noi  possiamo  essere  anche  una  ‘Chiesa  brava’,  composta  da  individui  bravi  (circa  la  moralità  e  alcune  forme  

religiose  e  le  cose  meritevoli  che  facciamo)  ma  non  essere  una  ‘Chiesa  bella’,  quella  che  possono  realizzare  

le  persone  che  nel  loro  essere  in  comunione,  una  dentro  l’altra,  manifestano  una  modalità  di  esistenza  che  

l’umanità  attende,  ma  che  non  può  produrre  con  le  sue  forze.  Mostrare  una  umanità  teofanica  (che  vive  in  

sé  la  vita  di  Dio)  non  è  una  delle  tante  cose  da  fare,  è  la  rivelazione  di  ciò  che  siamo.  “Cristiano  diventa  ciò  

che  sei”  (Ignazio  di  Antiochia).    

La  missione  non  consiste  nel  creare  una  vita  parallela  a  quella  del  mondo.  Gesù  ci  ha  chiesto  di  muovere  il  

mondo  dall’interno  e  di  essere  fermento.  Ci  ha  chiesto  di  essere  lievito  dentro  la  pasta,  non  di  essere  ‘la  

pagnotta’.  Non  tanto  perché  diminuiamo  di  numero  dobbiamo  riconoscerci  nelle  metafore  del  lievito,  del  

sale,  del  piccolo  gregge,  ma  perché  questa  è  la  dinamica  del  Regno.  Viene  dal  di  dentro  delle  pieghe  della  

storia,  attraverso  uomini  e  donne  rigenerati  che  si  coinvolgono  con  gli  altri  uomini  e  donne  e  manifestano  

un’umanità  nuova  che  diventa  fermento  di  rinnovamento  nei  vari  ambienti  del  mondo.        

La  Chiesa  vive  tutto  ciò  che  è  umano;  di  diverso  cosa  portiamo?  La  Lettera  a  Diogneto  descrive  i  cristiani  in  

questi  termini:    

I  cristiani  non  si  differenziano  dal  resto  degli  altri  uomini  né  per  territorio,  né  per  lingua,  né  per  usanze;  non  

hanno  città  proprie,  né  un  linguaggio  distinto,  né  praticano  una  vita  stravagante;  abitano  città  barbare;  pur  

seguendo  nel  vestito,  nel  vitto  e  nel  resto  della  vita  le  usanze  del  luogo,  danno  prova  di  una  forma  della  loro  

vita  sociale  meravigliosa  e,  per  riconoscimento  di  tutti,  straordinaria.  Abitano  la  loro  patria,  ma  come  

forestieri,  partecipano  a  tutto  come  buoni  cittadini  e  accettano  tutti  gli  oneri  come  ospiti  di  passaggio.  Ogni  

terra  straniera  è  loro  patria,  ed  ogni  patria  è  straniera.  Vivono  nella  carne  ma  non  secondo  la  carne.  

Trascorrono  la  loro  vita  sulla  terra,  ma  la  loro  cittadinanza  è  quella  del  cielo.  Obbediscono  alle  leggi  

stabilite,  ma,  con  il  loro  modo  di  vivere,  sono  superiori  alle  leggi.    

La  lettera  a  Diogneto  ci  conferma  che  la  novità  dei  cristiani  è  il  loro  modo  di  esistere  e  di  vivere  le  cose  che  

intessono  l’umanità:  questo  ci  distingue.  Certamente  la  novità  di  vita  dei  cristiani  consiste  anche  negli  

aspetti  morali  che  li  contraddistinguono,  ma  questo  si  spiega  a  partire  dal  modo  di  vivere  dell’uomo  

rigenerato  che  è  s-­‐possessato  da  sé,  libero  da  sé,  con  una  mentalità  della  persona  che  declina  in  tutti  i  

settori  della  vita,  da  quelli  della  cittadinanza  a  quelli  professionali,  culturali,  familiari.    

Stare  dentro  la  pasta  del  mondo  per  rivelare  l’amore  del  Padre:  qui  si  apre  tutto  il  discorso  circa  la  creatività  

che  è  l’inventiva  che  i  cristiani  ricevono  dallo  Spirito  per  far  arrivare,  negli  ambienti  in  cui  condividono  la  

vita  con  gli  altri  uomini,  la  manifestazione  dell’amore  affinché  lo  percepiscono.    

      

Lo  spazio  dell’annuncio  dall’interno  del  mondo:  l’amicizia  come  lievito  del  Regno    

Per  San  Giovanni  Crisostomo  l’amicizia  è  “aver  riguardo  dell’anima  del  prossimo  come  della  propria”.  

Secondo  questo  padre  della  chiesa  evangelizzare  attraverso  l’amicizia  è  lo  specifico  del  cristiano  laico:  

“Come  gli  apostoli  ebbero  il  compito  di  insegnare…  così  voi  vi  assumerete  quello  di  stringere  amicizia.  



Questa  sarebbe  un’opera  più  valida  di  quella  di  risuscitare  i  morti?  Non  c’è  nessuno  che  amato,  voglia  

odiare.  Cominciamo  noi  ad  essere  affabili  senza  aspettare  che  lo  sia  il  prossimo”.    

Il  cristiano  sta  in  mezzo  a  tanti  non  credenti,  avvicinandoli  come  amici  crea  un’apertura  perché  lo  Spirito  li  

tocchi  con  la  testimonianza  dell’amore  cristiano:  “Se  il  tuo  amico  non  è  ancora  unito  a  te  come  fratello,  

amalo  perché  lo  diventi”  (Agostino).    

      

Andare  all’essenziale  dell’annuncio:  il  kerigma    

Papa  Francesco  ci  ricorda  che  il  primo  annuncio  o  kerigma  deve  occupare  il  centro  dell’attività  

evangelizzatrice  della  Chiesa.  Questo  annuncio  è  il  primo  in  senso  qualitativo  perché  è  il  principale  (cf  EG  

nn.  164-­‐165).  Il  kerigma  ha  una  struttura  semplicissima,  ma  molto  densa.    

C’è  un  nucleo  costituito  da  due  fatti:  Gesù  è  morto  –  Gesù  è  risuscitato  (cf  At  2,22-­‐36).  Il  motivo  della  

Pasqua  è  semplice:  per  i  nostri  peccati  –  per  la  nostra  giustificazione  (cf  Rm  4,25).    

Nel  brano  di  Tito  che  abbiamo  ascoltato  (3,4-­‐7),  l’annuncio  è  un  po’  più  lungo:    

“Apparvero  la  bontà  di  Dio,  salvatore  nostro,  e  il  suo  amore  per  gli  uomini,    

egli  ci  ha  salvati,  non  per  opere  giuste  da  noi  compiute,  ma  per  la  sua  misericordia,    

con  un’acqua  che  rigenera  e  rinnova  nello  Spirito  Santo,  che  Dio  ha  effuso  su  di  noi  in  abbondanza    

per  mezzo  di  Gesù  Cristo,  salvatore  nostro,  affinché,  giustificati  per  la  sua  grazia,    

diventassimo,  nella  speranza,  eredi  della  vita  eterna”.    

      

Il  contenuto  dell’annuncio  è  l’amore  del  Padre  (la  filantropia).  Il  mediatore  del  dono  della  figliolanza  è  

Cristo  che  ci  rende  giusti,  non  per  le  opere  giuste,  ma  per  la  misericordia.  Il  dono  ci  è  comunicato  nell’acqua  

battesimale  in  cui  agisce  lo  Spirito  (il  battesimo  è  l’attualità  del  dono).  Lo  scopo  è  donarci  la  vita  eterna:  

rinnovare  la  natura  umana  infettata  dal  peccato  e  dalla  morte  e  rimetterci  in  comunione,  ciò  che  non  era  

più  possibile  a  noi.    

Il  kerigma  ha  per  oggetto  la  persona  di  Gesù.  Alla  base  dell’annuncio  cristiano  c’è  Gesù,  cioè  una  persona  

viva,  non  un  sistema  di  dottrine  o  un’etica:  qui  sta  la  forza  del  kerigma  e  la  sua  attualità.    

Il  nostro  mondo  è  post-­‐cristiano,  pagano.  La  Chiesa  è  chiamata  a  evangelizzare  oggi  annunciando  il  Vangelo,  

la  lieta  notizia,  tornando  al  suo  centro.  Come  ha  fatto  Gesù  che  annunciava  in  modo  diretto  ed  essenziale:  il  

Regno  è  presente,  è  un  tesoro,  una  perla…se  vuoi  entrare  sarai  beato.  Così  era  pure  la  predicazione  degli  

apostoli  che  andava  subito  al  cuore  del  messaggio:  nella  Pasqua  c’è  la  rivelazione  di  Dio  e  la  nostra  salvezza.    

Il  Nuovo  Testamento  ci  indica  due  componenti  nella  trasmissione  della  fede:  il  kerigma  che  annuncia  il  

dono  e  l’insegnamento  o  didachè  che  presenta  norme  etiche  per  un  retto  agire  da  parte  dei  credenti  e  si  

riassume  nel  comandamento  della  carità.    

La  fede  nasce  dall’ascolto  del  kerigma  che  annuncia  il  dono  della  vita  nuova  in  Cristo.  Da  qui  bisogna  partire  

se  si  vuole  rendere  i  cuori  sensibili  all’amore  del  Padre  che  si  è  manifestato  nella  Pasqua  di  Gesù.  Non  



bisogna  partire  con  i  richiami  ai  valori  etici,  agli  impegni  dell’uomo  che  l’uomo  sente  impossibili  da  

realizzare  con  le  sue  sole  forze.  L’ethos  dell’uomo  nuovo  sarà  la  crescita  in  uno  stile  di  comportamento  

come  quello  di  Gesù  che  è  possibile  perché  si  è  con  Gesù.  L’imitazione  è  possibile  perché  c’è  la  comunione.    

Impugnare  la  spada  dello  Spirito  che  è  il  kerigma  è  la  condizione  per  avere  oggi  una  nuova  

evangelizzazione.  Agli  inizi  la  Chiesa  ha  annunciato  a  uomini  che  erano  illetterati,  pescatori,  pastori  

parlando  come  si  parla  a  un  bambino  con  poche  parole  semplici  che  veicolano  la  potenza  dell’evento.  È  la  

stoltezza  della  predicazione  di  cui  parla  Paolo  (cf  1Cor  1,18-­‐28).  Nei  secoli  questo  bambino  è  diventato  un  

adulto  ‘dotto’  a  cui  si  è  potuto  parlare  elaborando  un  discorso  complesso,  astratto,  concettuale  e  quel  

semplice  messaggio  è  diventato  una  biblioteca.  Oggi,  a  motivo  dei  processi  culturali  e  storici,  i  nostri  

interlocutori  sono  tornati  ad  essere  dei  bambini,  sotto  il  profilo  delle  conoscenze  di  fede.  Bisogna  allora  che  

il  nostro  annuncio  sia  molto  semplice,  un  kerigma  che  può  ancora  attrarre  perché  dice  alle  persone  

l’essenziale:  c’è  un  Padre  che  ti  ama,  che  in  Cristo  ti  ha  perdonato,  ti  ha  rigenerato,  ti  ha  elevato  alla  dignità  

di  essere  anche  tu,  in  Cristo,  suo  figlio.      

La  nostra  Chiesa  ha  una  forte  tradizione  teologica  e  dogmatica,  di  riflessione,  di  pensiero,  ma  rischia  di  

trovarsi  svantaggiata  se  sotto  questo  patrimonio  immenso  di  dottrina,  leggi,  istituzioni  non  si  ritrova  quel  

nucleo  essenziale  capace  per  se  stesso  di  suscitare  la  fede.  Se  metti  addosso  all’uomo  di  oggi,  digiuno  di  

ogni  conoscenza  di  Cristo,  tutto  il  peso  di  questa  dottrina,  lo  appesantisci.  Gli  uomini  saranno  attratti  da  un  

annuncio  semplice  e  efficace  che  li  mette  in  contatto  diretto  con  Cristo  e  fa  loro  sperimentare  la  potenza  

dello  Spirito.  Il  kerigma  è  potente:  è  sufficiente  venga  annunciato  e,  se  viene  accolto  con  un  briciolo  di  fede,  

l’annuncio  diventa  realtà.    

      

Le  nostre  attività  pastorali  generano  alla  Vita  in  Cristo?    

Nella  lettera  pastorale  invito  tutte  le  comunità,  i  gruppi,  le  associazioni  a  spingersi  in  una  creatività  

pastorale:  lo  Spirito  ha  una  grande  inventiva,  se  siamo  attenti  alle  sue  ispirazioni  ci  suggerisce  come  

evangelizzare  nei  nostri  ambienti.    

Circa  i  metodi  pastorali  e  le  attività,  io  penso  che  negli  ultimi  decenni  abbiamo  avuto  una  esagerata  fiducia  

nelle  metodologie,  negli  strumenti,  nelle  strategie  per  aggregare,  spiegare,  attirare.  Noi  siamo  chiamati  a  

testimoniare  la  Vita  che  è  luce  degli  uomini:  si  tratta  di  farla  vedere,  farla  risplendere.  Questa  Luce  (che  è  la  

Vita  in  Cristo  accesa  nel  battesimo,  come  indica  la  candela  consegnata  al  papà  del  battezzato)  ha  bisogno  di  

un  luogo  in  cui  stare  e  –  vi  chiedo  un  po’  di  immaginazione  –  le  candele,  che  sono  le  vite  accese  dei  

battezzati,  stanno  nella  ‘lanterna’  della  Chiesa.  Ammettiamo  che  i  vetri  siano  le  attività  che  la  Chiesa  svolge:  

vetri  chiari  e  trasparenti  per  permettere  a  questa  luce  di  risplendere  e  illuminare  il  mondo.  Il  rischio  –  

quando  abbiamo  troppa  fiducia  nelle  strategie  pastorali  –  è  di  curarsi  del  vetro  dimenticando  la  luce,  di  

interessarsi  più  dell’aspetto  del  vetro  (colorarlo,  decorarlo,  cesellarlo…);  ma  così  i  vetri  della  lanterna  si  

sono  inspessiti  e  la  luce  fa  fatica  a  irradiarsi.  L’attenzione  finisce  sulle  attività  in  se  stesse  piuttosto  che  sulla  



loro  efficacia  nel  generare  alla  fede.  Facciamo  attenzione  a  non  curare  la  lanterna…  più  della  Luce,  con  la  

conseguenza  che  il  mondo  sprofonda  nell’ignoranza  del  buio,  per  mancanza  di  irradiazione.  I  nostri  vetri  (le  

nostre  attività  ecclesiali)  devono  ridiventare  trasparenti.  Essere  ciò  per  cui  il  Signore  ha  voluto  la  lanterna  

della  Chiesa:  perché  sia  luce  nel  mondo,  mostrando  uomini  e  donne  nuovi  in  Cristo.    

La  creatività  pastorale  ‘sana’,  efficace,  dipende  da  alcuni  cristiani  che  hanno  accolto  la  Vita  in  modo  maturo  

(la  candela  del  loro  battesimo  è  accesa  e  splende)  e  si  chiedono:  ‘cosa  ci  suggerisce  lo  Spirito  per  far  

risplendere  in  questa  comunità  la  luce  della  Vita?’.    

Gli  strumenti  pastorali  è  bene  siano  leggeri,  sobri…  perché  deve  risplendere  la  Luce  attraverso  ciò  che  

siamo  e  facciamo  e  non  altri  aspetti.  Giovanni  Paolo  II,  tracciando  una  pista  per  il  nuovo  millennio  ha  detto:  

“Prima  di  programmare  iniziative  concrete,  occorre  promuovere  una  spiritualità  della  comunione,  

facendola  emergere  come  principio  educativo  in  tutti  i  luoghi  dove  si  plasma  l’uomo  cristiano”  (Novo  

Millennio  Ineunte,  43).    

Invito  tutta  la  nostra  Chiesa  ad  arrivare  alla  Veglia  pasquale  come  al  punto  di  convergenza  del  cammino  di  

questo  anno,  di  tutti  i  cammini  personali  e  comunitari.  Camminiamo  verso  questo  apice  dell’esperienza  

dell’accoglienza  della  Vita  nuova.  Tutto  il  percorso  che  faremo  in  questi  mesi  ci  porti  ad  accogliere  questa  

vita  donata,  accolta  e  che  desideriamo  trasmettere  per  generare  altri  alla  gioia  di  avere  un  Padre  che  li  

ama.    

      

Padri  e  madre  nel  generare    

L’uomo  è  con-­‐creatore,  insieme  a  Dio  Padre,  di  questa  Vita  in  Cristo.  Siamo  “madri”  gli  uni  degli  altri,  diceva  

San  Francesco;  chi  è  rigenerato  genera  la  Vita  in  altri.  Educare-­‐formare  a  questa  vita  significa  aiutare  la  

persona  a  purificare  gli  aspetti  in  cui  manifesta  ancora  la  mentalità  dell’individuo,  del  protagonista,  significa  

dis-­‐individualizzare.      

Per  generare  a  una  vita  come  relazione,  da  individui  a  persone,  la  bonifica  avviene  attraverso  la  novità  delle  

relazioni;  la  nostra  risorsa  sono  le  persone:  sono  gli  incontri  che  educano  e  formano  personalità  nuove.  

Permettete  che  faccia  un  esempio:  recentemente  una  ragazza  che  ha  partecipato  al  Grest  estivo  mi  ha  

detto  che  l’aspetto  più  bello  era  l’amicizia  degli  animatori  tra  di  loro  che  li  aiutava  a  fare  le  cose  insieme.    

Nei  sacerdoti,  nelle  persone  di  vita  consacrata,  in  tanti  laici  rinnovati  dallo  Spirito  possiamo  vedere  il  

carisma  del  generare  alla  vita  nuova  attraverso  il  servizio  dell’accompagnamento.  Chi  ha  una  relazione  

stabile  con  lo  Spirito  diventa  punto  di  riferimento  generativo  di  fede:  vive  gli  aspetti  della  sua  umanità  in  

relazione  a  Dio,  nella  forma  di  Gesù,  e  la  sua  stessa  vita  suscita  interesse  e  domande:  “insegna  anche  a  me  a  

stare  in  relazione  con  lo  Spirito”.  Con  i  consigli,  con  il  modo  gratuito  e  maturo  con  cui  impostano  la  loro  

relazione,  questi  padri  e  queste  madri  ti  aiutano  a  cercare  e  trovare  la  volontà  di  Dio  per  te.  Non  ti  portano  

davanti  a  concetti  ma  ti  offrono  ‘parole  di  vita’  che  gettano  semi  dello  Spirito  nel  buon  terreno  del  cuore.    

Passi  in  comune  per  “accogliere”  la  Vita    



Nella  lettera  sono  descritti  alcuni  passi  che  vogliamo  vivere  insieme  nelle  comunità  e  che  possono  

accompagnare  tutti  in  questo  processo  di  accoglienza  della  Vita  nuova  in  Cristo,  rivisitando  la  sorgente  del  

Battesimo.  Li  riprendo  anche  questa  sera  e  li  pongo  alla  vostra  attenzione,  all’attenzione  di  quanti  si  

raduneranno  nell’incontro  delle  unità  pastorali  e  nelle  diverse  sedi  dove  si  riflette  sul  cammino  delle  

comunità  durante  l’anno  e  si  fanno  scelte  di  percorsi,  di  proposte,  di  iniziative  (consigli  pastorali,  gruppo  

catechisti,  liturgico,  operatori  della  carità  …  e  le  diverse  espressioni  di  vita  e  di  servizio  delle  comunità).        

� Con  spunti  catechistici,  biblici  (lectio  del  brano  di  Nicodemo),  dal  commento  all’immagine  artistica  

dell’anno.    

� “Accoglietevi  gli  uni  gli  altri”:  capacità  di  ospitare,  includere  l’altro.  “Ora  viene  incontro  a  noi  in  ogni  

uomo  e  in  ogni  tempo”  (Prefazio  di  Avvento).  Nelle  le  comunità  si  prevede  di  sospendere  le  diverse  

attività  per  concentrarsi  sull’ascolto  che  è  dimensione  fondamentale  della  nostra  fede:  ascolto  della  

Parola,  ascolto  dei  fratelli,  ascolto  della  propria  coscienza.    

� La  riconciliazione  è  sorella  del  battesimo.  In  una  settimana  che  chiamiamo  del  perdono  ogni  

comunità  valorizza  la  celebrazione  comunitaria  della  Riconciliazione.  Potranno  scaturire  cammini  di  

riconciliazione  familiare,  sociale,  comunitaria  con  gesti  concreti  di  perdono,  di  sollecitudine  verso  le  

vittime  del  male  e  delle  ingiustizie.  Vogliamo  evidenziare  l’aspetto  comunitario  della  conversione  

anche  con  una  liturgia  penitenziale  presieduta  dal  vescovo  in  ognuno  dei  7  vicariati.      

� Cuore  di  tutto  il  percorso  di  riscoperta  della  vita  nuova  scaturita  dal  Crocifisso  Risorto  e  apice  per  

far  rivivere  il  dono  battesimale  in  una  accoglienza  più  profonda.    

� Come  Diocesi,  vogliamo  caratterizzare  questa  giornata  come  memoria  della  Redenzione,  invitando  i  

gruppi  ecclesiali  e  le  comunità  parrocchiali  a  vivere  un  ‘pellegrinaggio’  in  sant’Andrea,  con  tempi  di  

riflessione,  di  preghiera  comunitaria  e  personale  sul  valore  delle  Reliquie  del  Preziosissimo  Sangue.    

  

Le  parrocchie  (o  anche  le  unità  pastorali)  che  lo  desiderano  potranno  prevedere  brevi  esperienze  di  esercizi  

spirituali  ispirandosi  ai  contenuti  della  lettera  pastorale.  Gli  uffici  diocesani  sono  disponibili  all’animazione.    

      

Infine  ricordo  che  il  Centro  pastorale  diocesano  con  i  suoi  diversi  uffici  svolge  un  servizio  di  mediazione  per  

favorire  l’accoglienza  della  proposta  diocesana,  ma  anche  per  sostenere  la  creatività  della  vita  delle  

comunità.  Potremo  contare  sul  Centro  per  strumenti  e  sussidi  utili  ad  accompagnare  i  diversi  passi  e  

modulare  dei  possibili  percorsi.    

      

Ci  aiutiamo  a  camminare  insieme,  lasciandoci  guidare  da  quello  Spirito  che  abita  in  ciascuno  e  in  tutti  e  con  

abbondanza  elargisce  doni  perché  si  manifesti  la  Vita  che  è  donata,  di  nuovo  accolta  e  che  diventa  capace  

di  generare.  È  la  vita  in  Cristo.      

  


